# تاريخكىباتيس

# تاریخ کی باتیں

ڈاکٹرمبارک علی



e-mail: tarikh.publishers@gmail.com

#### جمله حقوق محفوظ ہیں

نام كتاب: تاريخ كى باتيں

مصنف: ڈاکٹرمبارک علی ا

ا بتمام : ظهوراحمه خال

پاشرن : تاریخ پبلیکیشنز

بُك سْرِيث 39- مزمَّك رودْ لا بهور، يا كسّان

كمپوزنگ : فَكْشْن كمپوزنگ ايندْ گرافكس، لا ہور

پنترز : سیدمحمرشاه پرنٹرز، لا ہور

سرورق : ریاض ظهور

اشاعت : 2012ء

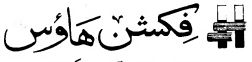
قيت : -/240روپي

تقسيم كار:

كمش باؤس: بك سريت 39- مربك رود لا مور بنون: 37237430-37249218-37249218

ككش باؤس:52,53رابعه سكوائر حيدر جوك حيدر آباد، فون: 2780608-022

کاشن اوس: نوشین سنتر ، فرسٹ فلور دو کان نمبر 5 اردو بازار کراچی



● لا مور • حيدرآ باد • كراجي

e-mail: fictionhouse2004@hotmail.com

اشفاق کیم مرزا کے نام!

| 9          |   |      | الفظ                                     | 公式 |
|------------|---|------|------------------------------------------|----|
| 11         |   |      | کیا تاریخ ضروری ہے؟                      | -1 |
| 21         |   |      | متبادل تاریخ نویسی<br>متبادل تاریخ نویسی | -2 |
| 30         | • |      | کیا ماضی محملادیا جائے                   | -3 |
| 33         |   |      | ني<br>خوشبودار کچر                       | -4 |
| 38         |   |      | خوشبواور مذهب                            | -5 |
| 42         |   | 40   | خوشامه                                   | -6 |
| 47         |   |      | خوشامد کے متوالے                         | -7 |
| 51         |   |      | خوف کاسیاس استعال                        | -8 |
| 56         |   | 4. 4 | تشدد كے طریقے                            | -9 |
| 50         |   |      | . تخته داري                              | _  |
| 55         |   |      | . هندوستان اورسزائیں                     |    |
| 59         |   |      | ۔ ماضی کے قید خانے                       |    |
| <b>'</b> 3 |   |      | - ساج اور طبقے                           |    |
|            |   |      |                                          |    |

|     | 4. | 8                                   |     |
|-----|----|-------------------------------------|-----|
| 77  | ÷  | نکا لے ہوئے لوگ                     | -14 |
| 83  |    | نها تا اورجسمانی صفائی              | -15 |
| 91  |    | اخلاقی قدریںاورسوسائٹی              | -16 |
| 95  |    | اقليتين اور فسادات                  | -17 |
| 101 |    | آئیڈیالوجی کی آ ژمیں سطحی ند ہبیت   | -18 |
| 110 |    | انيسوين صدى مين ساجي اصلاحات كاتضور | -19 |
| 119 |    | مذهبی انتبالپندی اور رواداری        | -20 |
| 124 |    | بنگلەدلىش: تارىخ ئىشكىل نو          | -21 |
| 129 |    | سو ہے وہ بھی آ دی                   | -22 |
| 135 |    | گلبدن بیگم بحثیت مورخ               | -23 |
| 141 |    | اكبر، كياواقعي مغل اعظم تفا         | -24 |
| 145 |    | اكبركامقدمه                         | -25 |
| 148 |    | اندرونی باربیرین                    | -26 |
|     |    |                                     |     |

#### بيش لفظ

تاریخ ایک ایمامضمون ہے کہ جوزندگی کے ہر پہلوکواپی گرفت میں لئے ہوئے ہے۔ اس لئے اس کا مطالعہ ضروری ہے کیونکہ اس کی مدد سے ان روایات سے واقف ہوتے ہیں کہ جو ماضی میں تھیں، دوسری جانب یہ ہمیں اپنے زمانے کی تبدیلیوں سے آگی دیتا ہے۔

ان مضامین میں تاریخ معاشرے کے مختلف پہلوؤں کے بارے میں معلومات فراہم کرتی ہے۔

ہمارے نز دیک تاریخ کا مقصد معاشرے میں شعور کو پیدا کرنا ، اور اس کے ذریعہ تبدیلی لانا ہے۔ امید ہے کہ قارئین ان مضامین سے تاریخ کی وسعت اور اہمیت کو مجھ کیس گے۔

ڈاکٹر مبارک علی جولائی 2012ء لاہور

### کیا تاریخ ضروری ہے؟

پاکتان میں تاریخ کے مضمون سے لوگوں کی دلچپی کم ہوتی جارہی ہے، اس وجہ سے ذہن میں کی سوالات پیدا ہوتے ہیں کہ کیا تاریخ کا مضمون اس قابل نہیں ہے کہ وہ موجودہ حالات میں جو مسائل ہیں اور جو چیلنجز ہیں، اس سلسلہ میں کوئی آ گہی اور شعور پیدا کرے؟ کیا بی حکمر ان طبقوں کے مفاد میں ہے کہ لوگوں کو تاریخ سے دوروہ ماضی میں جو کچھ ہوا ہے اس سے بے خبر رہیں؟ یا اس کی وجہ عالمی طور پر سائنس اور شیکنا لوجی کی ترقی ہے کہ جس نے تاریخ کے مضمون کی اہمیت کو گھٹا دیا ہے؟

لیکن جہاں پاکستان میں تاریخ کی جانب توجہیں ہے، ہم دیکھتے ہیں کہ دنیا کے دوسر ہے ملکوں میں تاریخ کی اہمیت کوسلیم کیا جاتا ہے۔ وہاں کے تعلیمی اداروں میں لاکھوں کی تعداد میں شخقیق مقالے، ڈاکٹریٹ کے تعلیمی کھے جارہے ہیں اور شعبہ تاریخ کے اسا تذہ اور پروفیشنل مور خین مسلسل کتابیں شائع کررہے ہیں۔ تاریخ کا مضمون مسلسل کتابیں شائع کررہے ہیں۔ تاریخ کا مضمون مسلسل کیا ہیں شائع کررہے ہیں۔ تاریخ کا مضمون مسلسل کیا ہیں شائع کر رہے ہیں۔ تاریخ کا مضمون مسلسل کیا دہ کہ اور اب اس میں سوشیالوجی ، انظرا پالوجی ، معاشیات ، اور سیاست کے علاوہ علم آثار قدیمہ اور نیچرل سائنس کے مضامین بھی آگئے ہیں۔ اس لئے تحقیق کرنے والوں کے لئے اب کس نئے موضوع کی تلاش اور اس پر کام کرنا دشوار ہوگیا ہے کیونکہ اول اسے اس کے بعد تمام مواد کا مطالعہ کرنا ہوتا ہے کہ جو کسی ایک موضوع پر پہلے سے موجود ہے۔ اس کے بعد اسے نتائج اور تشریحات کو بیان کرنا ہوتا ہے۔ انگلتان کے مورخ لارڈ ایکٹن نے کہ اسے اپنے نتائج اور تشریحات کو بیان کرنا ہوتا ہے۔ انگلتان کے مورخ لارڈ ایکٹن نے کہ

تھا کہ موجودہ دور میں ماخذوں کی دستیا بی اور مواد کی سہولت کی وجہ سے لوگوں کو وہ معلومات مل جائیں گی کہ جواب تک ان سے چھپی ہوئی تھیں ۔ مگر اس صور تحال کو دیکھتے ہوئے فرانس کے ایک مورخ ذیلان نے کہا کہ اب مورخوں کی دسترس میں مواد اس کثرت سے موجود ہے کہ ساخ کو جاننا مشکل ہور ہاہے۔

لہٰذااس وقت ترقی یا فتہ ملکوں میں تاریخ پر جرئل، کتابیں اور رسالوں کی تعداد لا کھوں

میں ہاورا سے موضوعات پر کام ہور ہاہے کہ جن کے بارے میں اب تک سوچا بھی نہیں گیا تھا۔ خاص بات یہ ہے کہ ہندوستان میں تاریخ کامضمون بیٹ مقبول ہے اور ہندوستانی مورخ تاریخ کوئی زادیوں اورنظریات کی بنیاد پرلکھر ہے ہیں۔اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ تاریخ کامضمون عالمی صورتحال میں زوال کا شکارنہیں ہے۔ بلکہ بیا یک نئی توانا کی کے ساتھ ا بھررہا ہے۔ اپنی سرحدوں کو وسیع کررہا ہے، اورلوگوں میں تاریخی شعور کو پیدا کررہا ہے۔ بر مغیر میں خاص طور سے مسلمانوں میں تاریخ کا شعور شاعری سے آیا ہے: ایک تو ماضی کے بارے میں وہ آگہی ہے کہ جو ہمارے شعراء نے دی ہے۔ خاص طور سے 1857ء کے بعداحیات کمتری اورز وال کا جواحیاس تھا۔اس کاسب سے اچھا طرز حالی کی مسدس حالی ہے کہ جس میں مسلمانوں کے عروج وزوال کی تصویر پیش کی گئی ہے۔ حالی اسے '' مدوجز'' کہتے ہیں۔تاریخ میںمسلمانوں کا چڑھاؤ اور پھرا تار۔انہوں نے مسدس میں ماضی کی جوتشکیل کی ہے اس میں جہاں ایک طرف فخر ہے۔ تو دوسری طرف احساس ندامت ۔ایک طرف فنح و کامرانی ہے تو دوسری جانب شکست واحساس خشگی ،ایک طرف شان وشوکت ہےتو دوسری جانب غربت وافلاس۔اس آ ہنگ میں ماضی و حال کا یہ بیان ہندوستان کے مسلمانوں کے لئے بڑا پُراٹر ہوا۔ حاتی کے مقابلے میں اقبال نے جس ماضی کی تشکیل کی ہےاں میں طاقت وقوت کا اظہار ہے۔ ماضی کی فتوحات اور کامیابیوں میں انہیں شمشیروسناں اول نظر آتے ہیں۔وہ فوجی طاقت کو آگے بڑھنے اور ترقی کا ذریعہ سمجھتے ہیں۔اس سلسلہ میں ان کے ہال علم کے حصول اور دہنی ترقی کے لئے جگہ بہت کم ہے۔ خاص طور سے فنون لطیفہ تو کمزوری کی علامت ہیں۔

ہمارے ماضی کی تشکیل میں دوسرا اہم حصہ تاریخی ناولوں کا ہے۔ جن کی ابتداء عبدالحلیم شرر نے کی۔ان ناولوں میں جنگ، فتو حات اور رو مان۔ تینوں عناصر شامل ہیں۔ اس ماڈل کو آ کے چل کرصا دق حسین سردھنوی نے اختیار کیا اور مسلمانوں کی فتو حات کی بنیاد پرایک شاندار ماضی کو تشکیل کیا۔ پاکستان میں نسیم حجازی نے اپنے تاریخی ناولوں کے ذریعہ اس جذبہ افتخار کوخوب اجمارا۔

لبذا شاعروں اور ناول نگاروں نے جو تاریخی شعور پیدا کیا۔ اس میں اولین حیثیت فاتحین کی تھی جو ہیروز کی شکل میں ابھرے اور لوگوں کے دلوں میں ان کے لئے عزت و احترام کے جذبات پیدا ہوئے۔ دوسر نے قوحات اور مال غنیمت کے تذکروں نے ان میں فوجی قوت کے حصول کے احساسات کو پیدا کیا۔ تیسرے ان ناولوں میں غیرمسلم عورتیں ہمیشہ ہیروکی محبت میں اسیر ہوکراس کی ہوجاتی ہیں۔ لہذا پیخواہش بھی پیدا ہوئی کہ کسی حسینہ کوانی محبت میں اسیر کیا جائے۔

اس خاص فتم کے تاریخی شعور کواور زیادہ بڑھانے میں فلموں اور ڈراموں کا بھی حصہ ہے جن میں انہی موضوعات کو بنیاد بنا کر ماضی کو پیش کیا گیاہے۔

اس کا نتیجہ یہ ہوا ہے کہ عام طور سے لوگوں میں شدت کے ساتھ بیا حساس ہو گیا ہے
کہ ہمارے ملک کوزبر دست فوجی قوت ہونا چا ہے۔ اس کے لئے اگر انہیں اپنی صحت ، تعلیم
اور بنیا دی حقوق کی قربانی بھی دینا پڑے تو اس کے لئے تیار رہنا چاہئے۔ دوسر سے چونکہ
ماضی میں فاتحین نے کارنا مے سرانجام دیئے ،اس لئے وہ فوجی جرنیلوں میں ان کاعکس دیکھنا
چاہتے ہیں۔ ان میں انہیں محمد بن قاسم ، محمود غرنوی اور محمد غوری نظر آتے ہیں۔ بھی ملکی
سرحدوں سے دورصلاح الدین ایو بی کی شکل میں وہ کسی ہیروکود کیصتے ہیں۔ لہذا لوگوں کی ان

خواہشات کو پورا کرنے کے لئے میزا کلوں کے نامغوری رکھ دیئے گئے ہیں۔

یے فوجی فتو حات کے ماضی کا تصور ہے کہ ساج فوجی حکومتوں میں اپنے مسائل کاحل تلاش کرتا ہے۔

(2)

ہم اپنی تاریخ کو دور دراز کے ماضی میں تلاش کرتے ہیں۔ لیکن 1947ء کے بعد کی تاریخ کیا ہے؟ اس حالیہ تاریخ میں کیا ہوا؟ اس سے ہم لوگوں کو دور رکھنا چاہتے ہیں۔ کلاسیکل ماضی کی عظمت میں لوگوں کو اس طرح سے گم کر دیا جائے کہ وہ حال کی ناکامیوں اور شکستوں کو بھول جا کیں۔ اس وجہ ہے ہمیں پاکستان کی ایسی کوئی تاریخ نہیں ملتی کہ جس میں حالات و واقعات کا تقیدی تجزیہ کیا ہو۔ سوال یہ ہے کہ اس کا فائدہ کس کو ہے؟ اس کا سیدھا جو اب ہے کہ ہمارے حکمر ال طبقوں اور سیاستدانوں کو۔ کیونکہ پاکستان کی تاریخ میں جو حادثات ہوئے ہیں۔ ان کی ذمہ داری انہی پر آتی ہے۔ گر چونکہ لوگ حالیہ تاریخ کو بھول جاتے ہیں۔ ویند سالوں ہی میں یادیں دھند لی ہو جاتی ہیں۔ لوگ یہ سب کچھٹر اموش کر کے ان کے جال میں ایک بار پھر گرفتار ہو جاتے ہیں۔

مثلاً پاکتان میں فوجی حکومتیں اور مارشل لاء مثال ہے۔ 1958ء، 1969ء، 1969ء، 1977ء اور 1999ء ان کے اقتدار میں آنے کا جواز ہمیشہ سے 1977ء اور 1999ء میں فوجی حکومتیں آئیں۔ان کے اقتدار میں آنے کا جواز ہمیشہ سے ایک ہی تھا۔سیاستدانوں کی بدعنوانیاں۔ ملک کو بیرونی خطرات اور افراتفری انتشار مگر کوئی فوجی حکومت ان مسائل کاحل تلاش نہیں کرسکی۔ مگر جب وہ گئی ہے تو پہلے سے زیادہ ملک کو مسائل میں چھوڑ کرگئی ہے۔

جب سیاستداں اقتدار میں آنے کے لئے انیکش لڑتے ہیں تو ان کے راہنما جو بھی اپنے دورِاقتدار میں بدعنوانیوں میں ملوث تھے۔جنہوں نے ملک کے خزانے کولوٹا تھا۔وہ ایک بار پھر پاک صاف ہوکر آجاتے ہیں،اورلوگوں کے سامنے اپنے خلوص وایمانداری کے تذکرے کرتے ہیں۔

دس یا آٹھ سال جو فوجی حکومت رہتی ہے۔ اس حکومت کی اپنی ناکامی میں ان
سیاستدانوں کے جرائم حجب جاتے ہیں اور بار باریبی لوگ نئے نئے روپ اور شکلوں میں
لوگوں کے سامنے آتے ہیں۔ یہی وہ لوگ تھے کہ جب وہ اقتدار میں تھے انہوں نے قانون
کی بالا دستی کو تو ڑا تھا۔ اپنے اختیارات کا ناجا کر استعال کیا تھا۔ ملک کی دولت کولوٹ کر
ہیرونی ملکوں میں اپنے سرمایہ کو محفوظ کر لیا تھا۔ لیکن ان کے ماضی کو چونکہ تاریخ کا حصہ نہیں
ہیرونی ملکوں میں اپنے سرمایہ کو محفوظ کر لیا تھا۔ لیکن ان کے ماضی کو چونکہ تاریخ کا حصہ نہیں
ہنایا گیا۔ اس لئے لوگ بھول گئے کہ بیروہی لوگ تھے کہ جنہوں نے ملک کو پسما ندہ بنانے
میں حصہ لیا اور اسے اپنی خاندانی جا گیر مجھ کر اس کے ذرائع کو خوب لوٹا۔

لہٰذا پاکستان کی تاریخ اس آ ہنگ میں جاری ہے کہ سیاستداں وجمہوریت اور فوجی حکومت جب ایک نظام بدعنوانی اور ناا ہلی کی وجہ سے بدنام ہوجا تا ہے تو دوسرااس کی جگہ لے لیتا ہے۔ اقتدار میں آنے والا ماضی کی حکومت کومور دِالزام تھہرا تا ہے اور اپنے اقتدار کو مشحکم کرتا ہے۔ 'جب فوجی حکومت غیر مقبول ہو کر جاتی ہے تو سیاستداں اقتدار میں آ کر ساری ذمہ داری اس پر ڈالتے ہیں۔'اور خود ہرالزام سے پاک وصاف ہوجاتے ہیں،اور یوں یہ سلسلہ جاری ہے۔ تاریخی شعورای چکر میں گم ہوگیا ہے۔ وہ اس قابل نہیں رہا کہ بناسکے کہ کون مجرم ہے اور کون قابل احترام۔

لہذا سیاستداں اور فوجی محکر ال جب اقتدار میں آتے ہیں تو اپنی تاریخ خود لکھواتے ہیں۔ اس لکھی ہوئی تاریخ میں بس کوئی مجرم نظر نہیں آتا ہے۔ سب ہی قوم و ملک کے ہمدر د ہوتے ہیں۔ الہذا حکومتوں کے بدلنے کے ساتھ ہی تاریخ کی نصابی کتابیں بھی بدلتی رہتی ہیں۔ بھی ایوب خال ملک کے ہیروہوتے ہیں تو بھی ذوالفقار علی بھٹو اور پھر ذوالفقار علی بھٹو تاریخ کے صفحات سے غائب ہوجاتے ہیں اور ضیاء الحق مردِمومن بن کرا بھرتے ہیں، اور

اس طرح تاریخ میں شطرنج کا پیکھیل جاری رہتاہے۔

یہی صورت واقعات کی ہوتی ہے۔ 1965ء جنگ کو فتح و کامرانی کے طور پرپیش کیا جاتا ہے تو 1971ء مشرقی پاکستان کے المیہ پر خاموش ہو جاتا ہے۔ اسمبلیوں کے بننے اور ٹوٹنے کے مل کوبھی اسی طرح وقت کے ساتھ نئے زاویہ سے پیش کیا جاتا ہے۔

اس لئے میسوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر منٹے شدہ تاریخ کے ذریعہ ایک جھوٹا تاریخی شعور لوگوں میں پیدا ہوجائے تواس کے کیا نتائج نکلتے ہیں؟

اگر تاریخ کوسخ کر دیا جائے۔ واقعات کو ایک ہی نقط ونظر سے بیان کیا جائے ، اور
ان کا تقیدی تجزید نہ کیا جائے تو اس صورت میں ایک ایسا تاریخی شعور ابھر تا ہے کہ جو گر اہی
اور تنگ نظری کی جانب لے جاتا ہے۔ اس قتم کی تاریخ پڑھنے والا صرف ایک ہی تیج سے
واقف ہوتا ہے۔ اسے انداز ہنیں ہوتا ہے کہ واقعات کو دوسر نقط ونظر سے کس طرح
سے دیکھا جارہا ہے۔ لہٰذا تاریخ کا بیرتنگ نقط ونظر شعور کو بھی تنگ کر دیتا ہے اور واقعات کو
وسیح تناظر کے بجائے تنگ دائر ہ میں دیکھا جانے لگتا ہے۔

(3)

چونکہ ہمارے ہاں تاریخ سے ناواقفی ہے۔اس لئے ہم اپنے اردگر دکی تاریخی عمارتوں
اور آثار کی اہمیت سے بھی ناواقف ہیں۔ ہمارے ہاں ان کو بھی دوسری عمارتوں کی طرح
سمجھا جاتا ہے اور بینہیں سمجھا جاتا کہ بیعمارتیں اور آثارا پنے عہداور وقت کی نمائندگی کرتی
ہیں ان میں اس دور کافن اور ذوق چھپا ہوا ہے۔ بیاس وقت ظاہر ہوگا کہ جب لوگ تاریخ
سے واقف ہوں گے۔

اس کا نتیجہ یہ ہے کہ حکومت اور سوسائی دونوں کی جانب سے تاریخی ورشہ کی جانب سے سردمہری ہے۔صرف سردمہری ہی نہیں بلکہ ان آثاروں کوسنح کرنے اور تباہ کرنے میں بھی برابر کے شریک ہیں۔ مثلا ان ممارتوں کے اردگر دلوگوں نے قبضے کر کے ان کو نے مکانوں کی تغییر کے بعد ڈھک دیا ہے اور ان کے حسن اور خوبصورتی کو مثادیا ہے۔ حیدرآ باد سندھ میں میروں کے مقبرے بے ڈھنگے مکانوں میں چھپ کر خشگی کا شکار ہور ہے ہیں۔ حیدرآ بادسندھ کے بانی غلام حیدر کا ہوڑہ کا مقبرہ اس قدر تک گلیوں میں رو پوش ہوگیا ہے کہ اس کو ڈھونڈ نا مشکل ہے۔ لا ہورکی تاریخی عمارتیں یا تو شکتہ ہو کر گر رہی ہیں یا وہ بھی آباد یوں میں گھری ہوئی ہیں۔ مجدوز برخاں کے دیوار کے سہارے دکانوں کی تغییر نے اس کی خوبصورتی کوختم کر دیا ہے۔ اس پرلوگوں کی دلیل ہے ہے کہ مُر دوں کے مقابلہ میں زندہ لوگوں کے زیادہ حقوق ہوتے ہیں۔ ابندا تاریخی عمارتوں کوگرا کران کی جگہ پلاز ہتمیر ہور ہیں۔ اس عمل سے شہر کا تاریخی ماحول جس انداز سے بگرتا ہے اسے جدیدیت کے نام پر بیں۔ اس عمل سے شہر کا تاریخی ماحول جس انداز سے بگرتا ہے اسے جدیدیت کے نام پر درست قرار دے دیا جاتا ہے۔

جھی بھی تاریخی عمارتوں کی ترکین وآرائش یاان کی بحالی کا کام بھی ہوتا ہے۔ مگرجن لوگوں کے ذمہ بیکام ہوتا ہے وہ اس سے واقف نہیں ہوتے ہیں کہ اگر کسی تاریخی عمارت کو بحال کیا جائے تو اس طرح سے کہ اس کی اصلی شکل متاثر نہ ہو۔ کیونکہ اسی صورت میں اس کی تاریخیت رہتی ہے۔

جب میں سندھ میں رنی کوٹ کے قلعہ گیا تو بیدد کھی کر جیران رہ گیا کہ اس کی بحالی کے سلسلہ میں ٹھیکیدار نے قلعہ کی فصیلوں اور اس کے فرش کو سیمنٹ کر رکھا تھا۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ تاریخی عمارتوں کی اصلی حالت کو برقر ارر کھنے کا بھی کوئی تصور اس لئے نہیں کہ ہم ان کی تاریخی عمارتوں کی اس وجہ سے قلعہ اور باغوں کی تاریخی بارہ دریوں میں اکثر سفیدی یا قلعی نظر آتی ہے جوان کوجد بدعارتوں میں تبدیل کردیتی ہے۔

یہ تو بحالی کی بات تھی ، مگر اکثر تاریخی عمار تیں وقت کے ہاتھوں شکستہ و خستہ ہو کر گر رہی ہیں ، اورلوگوں کی خواہش ہے کہ گر جا ئیں تا کہ ان کی جگہ کوئی پلاز ہ یا جدید

#### عمارت تغيير ہو جائے۔

(4)

تاریخ نے دلچیں ایسے معاشروں میں ہوتی ہے کہ جہاں تاریخ بن رہی ہوتی ہے۔
ایک ایسا ساج کہ جہاں نے خیالات ونظریات تخلیق ہور ہے ہوں ، ٹی ایجادات منظرعا مہر
آ رہی ہوں اور وہ معاشرہ ٹی تبدیلیوں کی وجہ سے برابر بدل رہا ہو، تو ساج متحرک اور ترقی کی جانب جا تا نظر آ تا ہے۔ لہذا لوگوں میں یہ احساس ہوتا ہے کہ وہ ایک جگھ ہرے ہوئ اور حال منجہ منہیں ہیں ، وہ برابر آ کے کی جانب بڑھ رہے ہیں۔ اس لئے لوگوں میں ماضی اور حال کے مقابلہ کا احساس ہوتا ہے وہ اپنی ترقی ، اپنی تخلیقی صلاحیتوں اور تہذیبی رویوں کو ماضی کی روثنی میں و بحصے ہیں اور تجا ہیں؟ انہوں نے روثنی میں و بحصے ہیں اور تجزیہ کرتے ہیں کہ ان کی ترقی کی وجوہات کیا ہیں؟ انہوں نے ماضی کے مقابلہ میں حال میں کیا حاصل کیا ہے؟ اس تقابل کی وجہ سے وہ ماضی کے ورشد کی ماضی کے ورشد کی طاحت ہیں کرتے ہیں ، اور نئے حالات میں این ضرورت کے مطابق برابر تہذیب وتمدن میں اضافہ بھی کرتے ہیں ، اور نئے حالات میں این ضرورت کے مطابق برابر تہذیب وتمدن میں اضافہ بھی کرتے ہیں ، اور نئے حالات میں این ضرورت کے مطابق برابر تہذیب وتمدن میں اضافہ بھی کرتے ہیں ۔

گرجوساج بسماندگی اورترقی کی دوڑ میں پیچےرہ جاتے ہیں۔وہ ایک جگہ تھرکر ماضی کی میں جامد ہو جاتے ہیں،ان کے لئے دور دراز کے ماضی کی یادیں رہ جاتی ہیں۔وہ ماضی کی شکتہ اور ختہ عمارتوں کے درمیان بے حس ہو جاتے ہیں، یہاں تک کہ نہ تو ماضی ان کار ہتا ہے اور نہ ہی حال۔وہ خاموثی اور ساکت حالت میں ان قو موں کو دیکھتے رہتے ہیں کہ جو تاریخ کو بجھیں اور اپنے حال کو بہتر بنا کیں۔اس لئے تاریخ ان کے لئے بے معنی ہوکر رہ جاتی ہے۔ وہ تاریخ کی اس سرگری میں اپنے آپ کو گم پاتے ہیں۔تاریخ ان میں آگ جو اور حزکت کرنے کی کوئی خواہش پیدائیس کرتی۔

اس کے برعکس ان میں تاریخ ہے دشمنی اورعداوت پیدا ہو جاتی ہے۔ کیونکہ تاریخ ان

کواپ میں کوئی جگہ دیے کو تیار نہیں۔ان کا کوئی نام ادب فہن ،سائنس اور شیکنا لوجی کی ترقی اور ایجا دات میں نظر نہیں آتا۔ جبکہ دنیا کی ترقی کی راہ میں وہ ایک رکاوٹ بن جاتے ہیں۔
اس لئے اگر تاریخ میں ان کا ذکر ہوتا ہے تو ان کے جرائم کا بدعنوانیوں کا دہشت گردی اور تشدد کا ایک تاریخ جو ان کا بیروپ پیش کرے۔وہ ان کے لئے باعث شرم ہو جاتی ہے۔اس لئے وہ نصرف اس کے خالف ہوجاتے ہیں۔ بلکہ اس سے اپ تمام رشتے ونا طے توڑ لیتے ہیں۔ یکی صورتحال پاکستان کے ساج اور اس کے حکمر ال طبقوں کی ہے کہ وہ تاریخ کو ایناسب سے بڑا دہمن جھتے ہیں۔ کیونکہ بیان کی بدعنوانیوں کا بیان ہے۔

لہذا ہم ویعظے ہیں کہ اس تاریخ اور اس کے ماخذوں کو تباہ کرنے کی کوششیں ہوتی رہتی ہیں۔ اکثر حکومت کے اہم شعبوں میں دستاویز ات کو آگ گئی رہتی ہے کہ جہاں وہ تمام شبادتیں منادی جاتی ہیں کہ جن کی بنیاد پر جرائم اور بدعنوانیوں کی تاریخ کولکھا جاسکتا ہے۔

دوسری کوشش یہ ہوتی ہے کہ ایسی تمام دستاویزات کو تھیلوں، بور یوں اور بستوں میں بند کر کے ایسے استوروں اور گوداموں میں رکھ دیا جائے کہ جہاں سیگر دوغبار اور دیمک کے ذریعہ صائع ہوجا کیں۔ تاریخی دستاویزات کو محفوظ ندر کھنے کا جذبہ ہمارے ہاں پوری طرح سے موجود ہے۔ اس طرح ہے کہی محقق کے لئے یہ شکل ہے کہ وہ کمل تاریخ کلھ سکھے۔ اس کے بعد جو دستاویزات محفوظ کر لی جاتی ہیں۔ ان تک پہنچ کو اس قدر مشکل بنادیا جاتا ہے کہ بہت کم محقق ان سے استفادہ کر سکتے ہیں۔

(5)

لیکن اس کا ایک حل یہ ہے کہ تاریخ کے مضمون ہی کوختم کردیا جائے تا کہ نہ تو مورخ پیدا ہوں اور نہ ہی تاریخ لکھی جاسکے۔اس وجہ سے اسکولوں سے تاریخ کے مضمون کوختم کردیا گیا ہے۔ کالجوں اور یو نیورسٹیوں میں بیا ختیاری ہے۔ ہرنصاب کواس طرح سے ترتیب دیا گیا ہے کہ تاریخ کاصحیح مفہوم پیدا نہ ہو۔ اس کا نتیجہ یہ ہے کہ ہمار نے قلیمی اواروں میں تاریخ کو تو ٹر کر اور شکت کر کے پڑھایا جا تا ہے۔ اس لئے ہمیں اس کے استاد تو مل جاتے ہیں گر مورخ نہیں ملتے۔

جب تاریخ نولیی کا تجزیہ ہی ختم ہوجائے گا اور تحقیق کی تکنیک سے وا تفیت نہ ہوگی تو اس صورت میں تاریخ کیسے والے بھی ختم ہوجائیں گے۔ یہی صور تحال اس وقت پاکتان کی ہے۔ قدیم ہندوستان پر تحقیق کرنے والا کوئی نہیں کیونکہ اس کے لئے سنسکرت اور دوسری قدیم زبانوں کا جاننا ضروری ہے۔ عہد وسطی کے لئے فاری کا علم ضروری ہے۔ اسلامی تاریخ کے لئے کوئی بنیادی ماخذوں سے اسلامی تاریخ کے لئے کوئی بنیادی ماخذوں سے استفادہ نہیں کرسکتا ہے۔ اس لئے کوئی تحقیق بھی نہیں ہورہی ہے۔ کم وبیش یہی صورت جدید تاریخ کی ہے۔

ان حالات میں آسان طریقہ سیاستدانوں، جرنیلوں اورنوکرشاہی کے عہدے داروں کے لئے یہ رکھا جاتا ہے کہ وہ اپنی یا دواشتیں لکھیں۔ یہ یا دداشتیں تاریخ کو سنخ کرنے کا ایک ذریعہ ہیں۔ کیونکہ ان کے ذریعہ حکمراں طبقے کے افراد اپنی شخصیت کو ابھار رہے ہیں اور تاریخ کا ایک بہت ہی تنگ نقط ونظر پیش کررہے ہیں۔

## متبادل تاریخ نویسی

جبہم متبادل تاریخ نولی کا ذکر کرتے ہیں تو اس کا مطلب ہوتا ہے کہ اسے اس تاریخ سے علیحدہ کریں کہ جو سابی اور روایتی تاریخ سے منسلک ہوتی ہے، اور ان کے خیالات وافکار کی ترقی اور ترویج کرتی ہے۔ متبادل تاریخ اس کے برعس روایتی تاریخ اور اس کے نظریات کو چینج کرتے ہوئے، ان جماعتوں اور گروہوں کو تاریخ کے دائر کے اور اس کے نظریات کو چینج کرتے ہوئے، ان جماعتوں اور گروہوں کو تاریخ کے دائر کے میں لاتی ہے کہ جنہیں اب تک تاریخی گمنا می میں رکھا گیا تھا، اور تاریخ میں ان کے لئے کو کی جگنہیں تھی۔

ایک طویل عرصه تک تاریخ حکمرانوں کی تعریف و توصیف میں مصروف رہی ، اور تاریخ میں ہونے والے اہم کارنا ہے ان سے منسوب کرتی رہی۔ اس مقصد کے لئے حکمرانوں نے مورخوں کو دربار میں ملازم رکھ رکھا تھا، جوان کی مشغولیات ، سرگرمیوں ، اور حرکات وسکنات کو تاریخی حیثیت و کے کر آئبیں اعلی و برتر مقام دیا کرتے تھے۔ ان کا ایک کام یہ تھا کہ یہ شخکم روایات اور رسم ورواجوں کو جوطقہ اعلیٰ کے تسلط کے لئے ضروری ہوتی میں آئبیں جائز قرار دیں ، اورلوگوں کے ذہنوں میں ان کا احترام پیدا کریں۔ لہذا تاریخ کو ایک ایک ایسے مکوثر ہتھیا رکے طور پر استعال کیا جاتا تھا کہ جو حکمر ال طبقوں کو استحکام بخشا تھا ، اور ان کے خلاف کی خالف یا بعناوت کوروکتا تھا۔

برصغیر ہندوستان میں تاریخ نویسی میں ایک تبدیلی اس وقت آئی کہ جب صوفیاء کے

پیروکاروں نے اولیاء اور مشائ کی تاریخ لکھنی شروع کی۔ اس کی وجہ سے تاریخ نو لیں
میں اب تک جو سیاسی اقتدار اور طاقت کا نظر سے حاوی تھا، اس کی جگہ صوفیاء کے روحانی
نظر سے نے لی اور اس طرح تاریخ نو لی میں سیاسی اور روحانی عناصر دونوں داخل ہو گئے۔
صوفیاء کے'' تذکرہ جات' اور'' ملفوظات' سے جو تاثر ابھرتا ہے وہ یہ کہ سلطنت کے
انظامات امور وفقو حات میں دراصل صوفیاء کی کراماتوں، یا دعاؤں کا اثر تھا۔ درحقیقت
در پردہ وہی امور سلطنت کی کامیا بی کے ذمہ دار تھے۔ تقریباً ہرصوفی سلسلہ کے شخ نے
علیحہ ہے اپی روحانی سلطنت قائم کر لی تھی، جے مختلف حصوں میں تقیم کر کے ان میں وہ
اپنی وحانی سلطنت قائم کر لی تھی، جے مختلف حصوں میں تقیم کر کے ان میں وہ
اپنی فی دوحانی سلطنت قائم کر لی تھی، جے مختلف حصوں میں تقیم کر کے ان میں وہ
تذکروں کے بیانات سے معلوم ہوتا ہے کہ ہرفتے کے پس منظر میں کسی نہ کسی صوفی یا شخ کی
تذکروں کے بیانات سے معلوم ہوتا ہے کہ ہرفتے کے پس منظر میں کسی نہ کسی صوفی یا شخ کی
دعافتی۔ ان کی روحانی حیثیت کا اس قدر اثر تھا کہ حکمر ان بھی اکثر بحرانوں کے وقت ان

 کارناموں کواجا گر کیا گیا ہے۔اس طرح تاریخ نولی سیاسی وروحانی طاقت کے بعداب نرہی طاقت کے دائر سے میں آگئی،اور علاء تاریخ کا ایک کردار ہوگئے۔

نوآبادیاتی دور میں تاریخ نولی کی مرطوں سے گذری۔ ایک نقطہ ونظر کے تحت
اگریز مورخوں نے ہندوستان کے ماضی کو پس ماندہ قرار دیا ، خاص طور سے عہدوسطی کو کہ
جس میں مسلمان حکمراں تھے ، اس کے بارے میں بیتا تر دیا کہ بیمسلمان حکمراں خلالم اور
جابر تھے کہ جنہوں نے اپنی ہندور عایا پر ختیاں کیس اور اسے بربریت وستم کا نشانہ بنایا۔
اس کا واضح مقصد تھا کہ ہندوؤں اور مسلمانوں میں نفرت پیدا کی جائے اور ان کے دلوں
میں ایک دوسرے کے خلاف جذبات کو بھڑکایا جائے۔ اس سے ان کے سیاسی مقاصد
یورے ہوتے تھے۔

اس کے جواب میں ہندوستانی مورخوں نے قوم پرسی کے نقطہ نظر سے تاریخ کو کھا اور یہ ثابت کیا کہ عہد وسطی میں، جب یہاں مسلمان حکمراں تھے، اس وقت ہندوؤں اور مسلمانوں میں کسی قتم کی نفرت یا تعقبات نہیں تھے، اس کے برعکس دونوں نے مل کرایسے مشترک کچرکو پیدا کیا کہ جس نے انہیں آپس میں ملا دیا، اور ندہبی فرق کو ایک طرف کر کے رکھ دیا۔

ہندوستان کے سیاس حالات کی تبدیلی کے نتیجہ میں جب سیاست میں فرقہ واریت آئی تو اس کے نتیجہ میں اریخ نو لیی بھی متاثر ہوئی ،اوراس نے ہندوؤں اور مسلمانوں کے درمیان فرق کو پیدا کیا۔ مسلمانوں کی جانب سے ایسے مورخ تھے کہ جنہوں نے فرقہ وارانہ تاریخ نو لیی میں حصہ لیا ،خصوصیت سے انہوں نے مجد بن قاسم ،مجمود غرنوی ،اور مجمد غوری کو ہیرو قرار دیا کہ جنہوں نے ہندوستان میں فقو حات کیں ،اور ہندوؤں کو شکست دی۔ اس ہیرو قرار دیا کہ جنہوں نے ہندوستان میں فقو حات کیں ،اور ہندوؤں کو شکست دی۔ اس کے جواب میں ہندومور خوں نے رانا پر تاب سنگھ ،سیوا جی اور گروگو بند سنگھ کو بطور ہیرو پیش کیا کہ جنہوں نے مسلمانوں کے خلاف مزاحمت کی۔ اس تاریخ نو لی نے فرقہ پیش کیا کہ جنہوں نے مسلمانوں کے خلاف مزاحمت کی۔ اس تاریخ نو لی نے فرقہ

واریت کوابھارا،اور مذہبی تعصبات کو پروان چڑھایا۔

بیسویں صدی کی ابتدائی دہائی میں تاریخ نویسی میں تبدیلی آئی، یورپی مورخوں نے رائے (Ranke) کے نقطہ نظر پرسخت تقید کی کہ جس میں اس بات پر زور دیا گیا تھا کہ درست اور صحح تاریخ صرف ریاست کی دستاویزات کی مدد ہے کسمی جاسکتی ہے۔اس کے پس منظر میں جرمن فلفیوں اور سیاستدانوں کی میسوج تھی کہ ریاست ایک مقدس ادارہ ہے۔ الہٰذااس کی دستاویزات مصدق اور قابل بحروسہ ہیں۔اس کا مطلب میہ بی تھا کہ تاریخ کو حکم انوں اور طبقہ بالاکی روایات کے تحت کلھا جائے۔

اس کے برعکس فرانس کے مکتبہ تاریخ جواینالز (Annles) کہلاتا ہے، انہوں نے تاریخ نولی میں جن ماخذوں کو استعال کیا ان میں ذاتی ڈائریاں، خطوط، اخبارات، رسالے، اور ناول شامل تھے، ان کی مدد سے انہوں نے معاشر سے کی ساجی اور کلچرل تاریخ کھیں۔ کمھی، جس نے تاریخ نولی میں بیش بہااضافہ کیا۔

1940ء کی دہائی میں ایڈورڈ ٹامیسن نے ایک مقالہ لکھا جس کاعنوان تھا '' مجل سطح کی تاریخ'' (History from below)۔ اس مقالہ میں اس نے زور دیا کہ مورخوں کو تاریخ نے ان گم شدہ پہلوؤں پر توجہ دینی چاہئے ، کہ جوروایتی تاریخ میں نہیں ہیں ، اور ان جماعتوں ، گروہوں ، اور لوگوں کی تاریخ کھنا چاہئے کہ جنہیں روایتی تاریخ نے نظر انداز کیا ہے۔ ان لوگوں کو تاریخ میں اہم مقام ملنے کی ضرورت ہے ، کیونکہ یہ وہ عام لوگ ہیں کہ جو خاموثی سے تاریخ کی تشکیل کرتے ہیں۔ اس تاریخ نولی کے لئے جن ماخذوں کا سہار الیا فاموثی سے تاریخ کی تشکیل کرتے ہیں۔ اس تاریخ نولی کے لئے جن ماخذوں کا سہار الیا . گیا ، ان میں عدلیہ ، اور ریونیو کی دستاویز ات ، اور لوگوں کے ذاتی کاغذات شامل تھے۔

اس بنیاد پر جوتاریخ لکھی گئی،اس نے تاریخ نولیی کو بالکل ہی نیاموڑ دیا۔مثلاً اطالوی مورخ گنز برگ (Ginzberg) کی کتاب شاوی کسان براس دیتاویزات کی بنیاد پر دکھی گئی ہے کہ جس میں ایک نمد مصلی کے ایک احالوی کسان براس

کے ذہبی عقائد کی بناء پرمقدمہ چلایا گیاتھا۔ جسے اس کے خیالات کی بناپرسز ائے موت دی گئی۔ گنز برگ نے اس کی مدد سے عہد وسطیٰ کے کسانوں کے نہ ہبی عقائد کے بارے میں کھا ہے جن کی مدد سے اس عہد کے ساجی اور سیاسی حالات کا بھی پتہ چلتا ہے۔

اس تاریخ نولی نے مورخوں کے لئے تحقیق کے نئے درواز سے کھول دیے، اب انہوں نے غلاموں، چرواہوں، کسانوں، ہنرمندوں، دست کاروں اور مزدوروں کی تاریخ کسی جس نے انہیں تاریخ میں اہم مقام دیا خاص طور سے مارکی نقطہ نظر کے مورخوں نے اس تاریخ نولی میں بے انہا اضافے کئے۔ ای۔ پی۔ ٹامیسن نے اس تاریخ نولی میں بے انہا اضافے کئے۔ ای۔ پی۔ ٹامیسن (E.P. Thompson) ان مورخوں میں سے ہیں، جنہوں نے تاریخ کو عام لوگوں کے نقطہ نظر سے تکھا۔ ہندوستان میں مورخوں نے جنہوں نے تاریخ کو عام لوگوں کے نقطہ نظر سے تکھا۔ ہندوستان کی اس تاریخ کو در یافت کررہے ہیں کہ جونوآ بادیاتی دور میں گم کردی گئی۔

1940ء کی دہائی ہی میں عورتوں کے حقوق کی تحریک کے نتیجہ میں، نسوانی تاریخ کا اہم اضافہ ہوا۔ امریکہ میں کالے امریکی، اپنی تاریخ لکھر ہے ہیں، اوران پہلوؤں کی نشان دہی کررہے ہیں کہ جن کی وجہ سے امریکی سیاست اور کلچر میں ان کی وجہ سے ترقی ہوئی۔ اس کے ساتھ ہی زبانی تاریخ کی اہمیت ہی بڑھتی جارہی ہے۔ خاص طور سے ان ملکوں کے لئے کہ جہاں تحریری تاریخ کی روایت نہیں تھی۔ اس کے علاوہ قبائلی اور براور یوں کی تاریخ انجر کرآئی ہے۔ اس کی مدد سے جدید تاریخ کے ان واقعات کو بھی تحریر میں لایا جارہا ہے کہ جن کا تجربہ عام لوگوں نے کیا، ان کی زبانی تاریخ واقعات کو بھی میں مزید مدددیت ہے۔

اب تاریخ نولیی، کسی ایک طبقہ کے زیرا ترخییں رہی ہے، بلکداس کا دائر ہ بڑھ گیا ہے، اب بیسیاست کے علاوہ کلچراور ساجی معاملات کو بھی اہمیت دینے لگی ہے۔ خاص طور سے عام لوگوں کی شرکت نے اسے اور زیادہ دکش بنادیا ہے۔ یبال پریسوال بیدا ہوتا ہے کہ جہال ایک طرف تاریخ نویی کا دائرہ کھیل رہا ہے
اوراس میں زندگی کے ہرشعبہ کا دخل ہوگیا ہے، وہاں پاکتان کی تاریخ نویی کس حال میں
ہے۔ پاکتان کے قیام کے بعد سے ہی سیاسی حالات کے تحت تاریخ بھی سیاست کا شکار
ہوئی، اور وہ اسی میں محدود ہو کررہ گئی۔ دوسری جانب جب پاکتان کو ایک نظریاتی ملک
قرار دیا گیا تو اب تاریخ کی بید فرمدداری ہوگئی کہ وہ واقعات کونظریاتی حوالے سے لکھے،
اوران کا جواز فراہم کر ہے، لہذا پاکتان کے ابتدائی دنوں میں جوتاریخ نظریاتی بنیادوں پر
لکھی گئی، آگے چل کر دوسری نسل کے مورخوں نے بھی اس اسلوب کو اختیار کیا اور اس
دائرہ میں رہتے ہوئے نصائی کتا ہیں کھی گئیں۔ایک نظریاتی ملک کا سب سے بڑا مسئلہ یہ
ہوتا ہے کہ جو اس سے انحراف کرتا ہے، اس کوپس پر دہ دھیل دیا جا تا ہے اور اس کی تحریروں
کو پذیرائی نہیں ملتی ہے۔

اس شمن میں پاکسان کی تاریخ نولی میں تقسیم کے بارے میں لکھنا بہت مشکل ہے۔
سرکاری مورخوں کے نقطہ فظر سے اس کو ہمار ہے راہنماؤں کا ایک بڑا کا رنامہ کہاجا تا ہے کہ
جنہوں نے نہ صرف اگریزوں کے خلاف جدوجہد کی بلکہ ہندوؤں کے تسلط سے بھی آزاد
کرایا۔ چونکہ تقسیم کو ایک کارنامہ قرار دیا گیا، اس لئے لوگوں کی مصیبتوں، صعوبتوں،
اذیوں، فرقہ واریت کے قل عام کواس کارنامہ میں شامل نہیں کیا جاتا ہے۔ نہ ہی اس دکھ کا
اظہار ہوتا ہے کہ جس کا شکاروہ خاندان ہوئے کہ جوتقسیم کے بعد تقسیم ہو گئے اور ان کے
ملنے کے راستے بند ہو گئے۔ دیکھا جائے تو یہ ذہن اور علاقہ کی تقسیم نہیں تھی بلکہ ذبان ، کلچراور
باریخ کی بھی تقسیم تھی۔

مورخوں نے زبانی تاریخ کی مدد سے تقسیم کے ان پہلوؤں کوا جا گرنہیں کیا ہے کہ جن سے عام اوگ گذرے تھے۔ اگر مورخ ان لوگوں سے کہ جو ہندوستان کے مختلف علاقوں سے عام اوگ گذرے تھے۔ اگر مورخ ان لوگوں سے کہ جو ہندوستان کے مختلف علاقوں سے جو سے رکھ آئے ، بیسوال کرے کہ کیا بیلوگ' دوقو می نظریہ' سے واقف ہیں اور کیا بید

اقبال کے خطبہ واللہ آباد سے آگاہ بیں اور محمعلی جناح کی سیای جدوجہد کو جانے ہیں؟ تو جھے یقین ہے کہ بیتم زدہ لوگ ان نظریات سے قطعی ناواقف ہوں گے۔ ان میں سے اکثریت تو فرقہ وارانہ فسادات کی وجہ سے آئی، جولوگ فسادات کی وجہ سے آئے، وہ اپنے گھروں کو تالے لگا کر ہندو منگان اور پاکتان آئے تاکہ فسادات کے خاتمہ پروہ اپنے گھروں کو تالے وائیس کے ناتمہ پروہ اپنے گھروں کو چلے جائیں گے، لیکن ایما ہوانہیں کھروں کی یادیں ان کے ذہنوں میں باتی رہ گئیں۔ ان میں سے اکثریت کو دوبارہ سے واپس جانا اور اپنے گھروں کی زیارت کرتا فصیب نہیں ہوا۔

اگر تاریخ کوان کی یادوں کی بنیاد پر لکھا جائے ،ان کے تجربات کوشامل کیا جائے ،تو اس کے نتیجہ میں سرکاری اورنظریاتی تاریخ اپنی اہمیت کھودے گی۔

ہم پراس کی وضاحت ہوگئ ہے کہ نظریاتی تاریخ پاکتان کے حکمرال طبقوں کے لئے مفید ہے کیونکہ اس نقطہ ونظر سے پاکتان کی جدوجہد میں چندافراد،ان کے خاندان شامل سے، جب کہ عام لوگوں کواس جدوجہد میں خارج کردیا گیا ہے۔اس کا منطقی نتیجہ بین کلتا ہے کہ اقتدار میں انہیں خاندانوں اور جماعتوں کاحق ہے، جب کہ عام لوگ اور فدہجی اقلیتیں اس سے محروم ہیں۔

اس کے علاوہ اس بات کی بھی ضرورت ہے کہ قدیم اور عہد وسطنی کی تاریخ کوعوامی اس کے علاوہ اس بات کی بھی ضرورت ہے کہ قدیم اور عہد وسطنی کی تاریخ کوعوامی نقط ہ نظر سے دیکھا جائے۔ خاص طور سے بدھ مت کا اثر پاکستان کے ثمالی علاقوں میں رہا ہے اس پر تحقیق کی ضرورت ہے۔ گندھارا کلچرکی اہمیت کو اجا گر کر کے تاریخ میں بیش بہا اضافہ کیا جا سکتا ہے۔ ہم وادی سندھ کی تہذیب پرتو فخر کرتے ہیں ،گراس سے گھبراتے ہیں کما پی تہذیب برتو فخر کرتے ہیں ،گراس سے گھبراتے ہیں کہ کہ نہذیب برتو فخر کرتے ہیں ،گراس سے گھبراتے ہیں کہ اپنی تہذیب برتو فخر کرتے ہیں ،گراس سے گھبراتے ہیں کہ اپنی تہذیب برتو و کواس میں تلاش کریں۔

اس بات کی بھی ضرورت ہے کہ قدیم اور عہد وسطیٰ کی تاریخ پر تحقیق کی جائے۔ پاکتان کے ثالی علاقوں میں جہاں بدھ مت کی یادگاریں ملی ہیں۔ان کے بارے میں ہماری معلومات بہت محدود ہیں۔اس طرح سے گندھارا تہذیب کے بارے میں بھی بہت زیادہ تحقیق نہیں ہوئی ہے۔ہم وادی سندھ کی تہذیب پرفخر تو کرتے ہیں، مگر اس پر تیار نہیں کہ اس میں اپنی تاریخ کی جڑوں کوڈھونڈیں۔

ایک اہم پہلویہ ہے کہ علاقائی تاریخ، ہاری تاریخ نویسی کا ایک گمنام گوشہ ہے ہم نہ صرف عبد وقطی بلکہ جدید تاریخ کو بھی مرکز کے نقطہ ونظر سے دیکھتے ہیں۔ اگر تاریخ کو علاقائی نقطہ ونظر سے دیکھا جائے، تو تاریخ کے بارے میں ہارے تا ثرات اور خیالات بر ل جائیں گے۔مثلاً اکبر بادشاہ کو اگر مرکز کے نقطہ ونظر سے دیکھا جائے تو وہ ایک بیدار مغز بدل جائیں گے۔مثلاً اکبر بادشاہ کو اگر مرکز کے نقطہ ونظر سے دیکھا جائے تو وہ ایک بیدار مغز اور وثن خیال حکمراں کی شکل میں نظر آئے گا۔ لیکن اگر اسے علاقائی تاریخ کی روشنی میں دیکھا جائے تو اس کا سندھ پر جملہ اور قبضہ مغل سامراج کی شکل میں ابھر ہے گا۔

ای طرح سیداحمد شہید (1831) کی جہاد تر یک وجب مورخ مرکز کے نقط فظر سے لکھتے ہیں، تو پٹھان قبائل اور سرداروں کو مور والزام تھ ہراتے ہیں کہ انہوں نے غداری کی، ان کا ساتھ نہیں دیا، اور ان کی شکست کا باعث ہوئے لیکن جب اس تر یک کوعلا قائی نظریہ سے دیکھا جاتا ہے تو یہ سوالات پیدا ہوتے ہیں کہ وہ قبائل کے مشور سے اور رضا مندی کے بغیر آئے، اپنی حکومت قائم کی اور لوگوں کو اپنی اطاعت پر مجبور کیا، اس لئے پٹھانوں کی بغیر آئے، اپنی حکومت قائم کی اور لوگوں کو اپنی اطاعت پر مجبور کیا، اس لئے پٹھانوں کی بغاوت جائز تھی کیونکہ بیان کی آزادی اور خود مختاری برحملے تھا۔

ہماری جدید تاریخ میں بہت خلاء ہے، جے بھرنے کی ضرورت ہے۔ جب پنجاب کی تاریخ لکھی جاتی ہے تو اس میں سکھوں کی تاریخ کو یا تو نظر انداز کر دیا جا تا ہے، یا اس پر محض تقید کی جاتی ہے یہی حال ہمارے کولونیل دور کا ہے کہ جس کو بھی نظر انداز کر دیا گیا ہے، اور اس کے سیاسی وساجی اثر ات کا جائزہ نہیں لیا گیا ہے۔

جباں تک عوامی تاریخ کو لکھنے کا سوال ہے،اس پر پاکستان میں توجہ نہیں دی گئی ہے اس لئے متبادل تاریخ لکھنے کی ضرورت ہے۔اس سلسلہ میں ہمیں یورپ کی تاریخ نویسی سے سکھنا چاہئے کہ جہال مورخوں نے عوامی تاریخ کھنے کے لئے عدالتی اور ریونیو کی دستاویزات کواستعال کیا۔اگر ہمارے مورخ بھی ان کی مدد سے کچاسطح کی تاریخ کی تشکیل کریں تو اس سے تاریخ میں ندصرف وسعت آئے گی بلکہ نئے پہلوؤں کا اضافہ ہوگا۔اس کی مدد سے ہم جا گیرداری کے نظام کو بمجھ سکیں گے اور کسانوں کے ساتھ ساتھ جج واہوں، اور گاؤں کے دست کاروں کے کرداراور تاریخ میں ان کے حصہ پردوشنی ڈال سکیں گے۔

ایک اور اہم دستاویز اتی خزانہ خفیہ ایجنسیوں کی رپورٹیس ہیں، عہد برطانیہ میں وہ تحریک کوں اور اشخاص کاریکارڈ رکھتے تھے کہ جوان کے لئے خطرناک تھے۔ان دستاویزات سے نہ صرف ان کی خفیہ سرگرمیوں کے بارے میں معلومات ملیس گی، بلکہ ان اشخاص کے بارے میں بھی پتہ چلے گا کہ جوان ایجنسیوں کے لئے کام کرتے تھے۔ ہوسکتا ہے کہ ہمارے بہت سے محترم راہنماان کے خفیہ ایجنٹس کے طور پرسا شنے آجا کیں۔

لہذااس متبادل تاریخ لکھنے کے لئے تعلیمی اداروں اور تحقیق کرنے والے مورخوں کی ضرورت ہے کہ تاریخ نولی کی روایت کو بدل کر، ایک نئی تاریخ کی ابتداء کریں، جوعوام کو ان کا باعزت مقام تاریخ میں دے، اوران کے شعور میں اضافہ کرے۔

### کیاماضی بھلادیا جائے؟

جب بھی ہمارے ملک میں بدعنوانیوں کے اسکینڈل ، خرد برد کی کہانیاں ، طاقت کے تو غلط استعال اور آئین خلاف ورزیوں کی داستانیں منظرعام پر آتی ہیں تو ہمارے حکمران طبقے اپنی غلطیوں کے اعتراف کے بجائے فوراً لوگوں سے کہتے ہیں کہ ماضی کو بھلا کر ہمیں مستقبل کی طرف دیکھنا جائے۔

اُن کی دلیل یہ ہوتی ہے کہ ماضی کی بدا عمالیاں یادکرنے اور پرانے زخم تازہ کرنے کا کوئی فائدہ نہیں ہوتا اس لئے ایسی تلخ یادوں کو بھلا کر سمجھنا چاہئے کہ ماضی میں ایسا کچھہواہی نہیں۔ اُئر ہم اس مشورے پر عمل کریں اور سیاسی ،ساجی و مالیا تی جرائم میں ملوث لوگوں کو چھوڑتے رہیں تو کیا ہم تاریخ سے سیکھ کراپنی یالیسیاں درست کر سکتے ہیں؟

اگر ہم 1947 کے بعد سے تاریخ دیکھیں تو ہمیں اسنے ناخوش گوار واقعات ملتے ہیں جنہیں بھلانا پڑے گا۔ مثلاً 1954 میں غلام محمد کے ہاتھوں دستورساز آسمبلی کا خاتمہ اور جسٹس منیر کا نظریہ بضر ورت کے تحت اس قدم کو جائز قرار دینا شامل ہیں۔ اس کے علاوہ 1958 میں جزل ابوب خان کا شب خون بھی بھلانا پڑے گا اور 1956 کے آئین کی برخاتگی بھی اور مارشل لاء کا نفاذ بھی جس نے جمہوری عمل کوروک دیا۔ ہمیں مشرقی پاکستان میں کیا جانے والا فوجی بھلانا پڑے گا جس میں ہزاروں بنگائی قب ہوئے اور بنگلہ دیش وجود میں آیا۔ ہمیں ہمیں 1977 میں ضیاء الحق کا مارشل لاء بھی بھلانا پڑے گا اور ذوالفقار علی بھٹو کی ہمیں کی بھٹو کی ہمیں کی بھٹو کی ہمیں کا مارشل لاء بھی بھلانا پڑے گا اور ذوالفقار علی بھٹو کی

پھائسی بھی۔ صیا ، کے بعد جمہوری حکومتوں کے خلاف انٹیلی جنس ایجنسیوں کی کارروا ئیاں بھی بھلانا ہوں گی اور سیاست دانوں کی باعنوا نیاں بھی جن کے نتیجے میں پرویز مشرف نے اقتدار پر قبضہ کیا۔۔

لوگوں کے موجودہ مسائل کو بہتر مستقبل کی امید میں بھلانا نہیں جا ہے۔ یہ بات حکمران طبقوں کے مفادمیں جاتی ہے کہ تاریخ کے شفی اور سیاہ کرتو توں کو بھلا دیا جائے تا کہ اُنہیں دوبارہ اقتدار میں آنے کاموقع مل سکے۔

اگرہم تاریخ کے بیتمام پہلونکال دیں تو پھر ہمرا تاریخی سرمایڈتم ہوجائیگا۔ بیددرست ہے کہ بعض اوقات تاریخ حکمران طبقوں کے لئے ایک بوجھ بن جاتی ہے جوا پی شکل آئیے میں نہیں و یکھنا چاہتے۔ اس لئے وہ تاریخ بدل کرا پنا چبرہ صاف رکھنا چاہتے ہیں اور صرف وہی واقعات یا درکھنا چاہتے ہیں جوان کے لئے موزوں بول۔ ایسا کرنے کے لئے سرکاری مکور خین کوریاست ملازم کھتی ہے تا کہ تاریخ کوتو را مردر اجا سکے۔ پھر حکمران طبقے کے پچھلوگ خود نوشت سوانح حیات لکھتے ہیں اور اپنی حرکتوں کے جواز کے لئے منتخب واقعات کو اپنے رنگ میں نوشت سوانح حیات لکھتے ہیں اور اپنی حرکتوں کے جواز کے لئے منتخب واقعات کو اپنے رنگ میں پیش کرتے ہیں۔ اس کے علاوہ بعض تاریخی حقائق کو بالکل مناکر کوشش کی جاتی ہے کہ اُن کا کوئی نشان بھی باقی ندر ہے۔ مشرقی پاکستان کی علیورگی کے سلسلے میں ہم نے یہی کیا ہے۔

چونکہ ہم میں تاریخی شعور نہیں ہے اس کئے ہمارے حکران آ زاد مورضین کی غیر موجودگی میں خودکو محفوظ محسوں کرتے ہیں کیونکہ تاریخ میں ان کی بدا عمالیاں غیر جانبداری سے درج نہیں کی جارہیں۔ ہر نیا حکمران پچھلے سے زیادہ خراب نکلتا ہے اس لئے اوگ پرانوں کو یاد کر کے انہیں حال سے بہتر محسوں کرتے ہیں۔ چرت انگیز بات ہے کہ موجودہ حکمرانوں کے کرتو توں کے سامنے ایوب خان نبتا بہتر نظر آتا ہے اور لوگ اس کے آمرانہ طریقے بھول رہے ہیں جن سے ملک کوشد ید نقصان بہنچا تھا۔

تاریخی شعور کا مطلب ہے کہ ماضی کو یا در کھا جائے ماضی کو یا در کھ کر ہی ہم تاریخ سے

کھسکھ سکتے ہیں۔ ہمارے بار بار غلطیاں دہرانے کی بنیادی وجہ یہی ہے کہ ہم تاریخ سے
کھسکھ سکتے ہیں۔ ہمارے بار بار غلطیاں دہرانے کی بنیادی وجہ یہی ہے کہ ہم تاریخ سے
کھنہیں سکھ رہے۔ فوج نے سیاسی معاملات میں مداخلت کرکے بار بار مارشل لاءلگائے
ادرامن دامان ادر بہتر نظم ونت کو بہانہ بنایا۔ جبکہ ان کے بتیج میں ہمیشہ حالات پہلے ہے بھی
زیادہ خراب ہوئے ہیں۔ خفیہ ایجنسیوں نے ہمیشہ سیاسی ماحول کو خراب کیا، سیاسی جماعتوں
میں اختلافات بیدا کئے جس سے اُن کی سیاسی ساکھ متاثر ہوئی۔ عدلیہ نے بھی حکمران
طبقول سے مل کراُن کے غیر قانونی ادر غیر آئینی ہتھکنڈوں کو قانونی تحفظ دیا جس سے خود
عدلیہ کی دیانت داری برحرف آتارہا۔

تمام فوجی اور سویلین حکمران اُن عناصر کو کچلنے کی کوشش کرتے رہے جو حکمر انوں کولاکار سکتے تھے مثلاً طلباء اور مزدور تنظیمیں اور دانش ور۔ نتیجہ یہ کہ سیاسی تبدیلی کے تمام مکنه عناصر اینے کمزور ہوگئے کہ آمرانہ حکومت قائم کرنا آسان سے آسان ترہوتا گیا۔

اس سیاس شعور کی کی کے باعث بعض رہنما بار بارا قدّ ار میں نعرے اور چرے بدل کر آتے رہے۔ لوگ کر تے دیک کر آتے رہے۔ لوگ بھی ماضی کو بھول کر آئیں اپنے نجات دہندہ کے طور پر قبول کرتے رہے۔ اس کئے تاریخ بار باراپنے آپ کو دہراتی رہی ہے اور رہنما بھی اس فراموثی میں انسا فدکر کے لوگوں کو بار بارا پناشکار بناتے رہے ہیں۔

ال لئے اب ضرورت ہے کہ تاریخ کوآ زادانہ اور غیر جانبدارانہ طور پر لکھا جائے تا کہ مارے جرائم چاہے وہ سیاست دانوں یا فوجی جرنیلوں، دانش وروں کئے ہوں یا ساجی کار کنوں نے کئے ہوں۔ان سب کوریکارڈ پرآنا چاہئے۔تاریخی شعورجعلی نہیں بلکہ حقیقی ہونا چاہئے کیونکہ صرف ای طرح ہم ساخ کومزیدزوال سے بچا کے جین۔

## خوشبودار كلجر

کسی بھی تہذیب کی ترقی ، دکشی اور شائنگی کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ اس میں خوشبووک کا استعال کیے ہوتا ہے۔ اچھی اور بری بو کا احساس انسان کی سرشت میں ہے۔ اسی احساس کی وجہ سے اس نے ان جڑی بوٹیوں کو تلاش کیا کہ جن میں خوشبوہو۔ تجربہ سے اس کو ریم بھی معلوم ہوا کہ کچھ جانوروں میں بھی خوشبو کے اعضاء ہوتے ہیں۔ خوشبوک احرات انسان کے جذبات پر بھی ہوتے ہیں، اچھی خوشبو اس میں مسرت اور خوثی کے احساسات کو پیدا کرتی ہے۔ اس وجہ سے جیسے جیسے تہذیب میں ترتی آتی گئی، ساتی میں خوشبوؤں کا استعال بروھتا گیا۔

جب خوشبوؤں کو با قاعدہ تیار کیا جانے لگاتو یہ ایک فن کی شکل اختیار کر گیا اور اب اس کی کئی قسمیں ہو گئیں، لہذا ساج میں طبقاتی تقتیم کا تعلق بھی خوشبوؤں کے استعال سے ہوگیا۔ امراء مبھی خوشبوؤں کو استعال کرنے لگے جب کہ غریب لوگ یا تو اس سے محروم رہے یا نہوں نے اس کا ستانعم البدل تلاش کرلیا۔

خوشبوؤں کے استعال کے بارے میں 550 ق۔م کا ایک مسودہ مصر میں دستیاب ہوا ہے جس سے پتہ چلتا ہے کہ مصر کے لوگ مختلف پودوں ، جڑی بوٹیوں ، اور پھولوں سے عرق نکال کرخوشبو کیں تیار کرتے تھے جن کا استعال ندہبی رسومات میں بھی ہوتا تھا ، اور ساج کے مختلف طبقے بھی اس کے شوقین تھے ۔مصر میں اس تیم کے شاہی اعلانات بھی ملے ہیں کہ جن

میں لوگوں سے کہا گیا ہے کہ وہ خوشبوؤں کا استعال کریں۔ تہواروں کے موقعوں پر شاہراہوں اور گلیوں میں مٹی اور چینی کے برتنوں میں خوشبو کیں جلائی جاتی تھیں تا کہ شہر کا ماحول خوشبودار ہوجائے اورلوگ اس سے لطف اٹھا کیں۔

یونان کے بارے میں نیچرل ہسٹری کے مصنف پلینی دی ایلڈر (Pliny, The Elder)

نے لکھا ہے کہ یونانی لوگ خوشبوؤں سے واقف نہیں تھے۔لیکن جب وہ ان سے واقف ہوئے تو ان میں خوشبوؤں کا استعال بہت زیادہ ہوگیا۔اس زیادتی کورو کئے کے لئے سولن، قانون دان نے ، ایتھنز اور اسپارٹا میں اس کی فروخت پر پابندی لگا دی۔لیکن یونان کے لوگوں نے اس پابندی کی پرواہ نہیں کی اور خوشبوؤں کوجسمانی صفائی اور خوشبوکس کے لئے استعال کرتے رہے۔ان کا یہ بھی خیال تھا کہ پھی خوشبوکیں ایس ہیں کہ جوصحت کے لئے مفید ہیں۔

فرانس کیزٹ نے ،خوشبو کی تاریخ (History of Perfume) کھی ہے۔
اس نے لکھا ہے کہ سکندریہ کے شہر میں عود ولوبان کی بڑی ما نگ تھی۔ جن دکانوں پر یہ
فروخت ہوتا تھا،ان پر چہرہ دیا جا تا تھا تا کہ انہیں چوری نہ کیا جا سکے پلینی نے لکھا ہے کہ
سکندریہ کے ان کارخانوں میں کہ جہاں خوشبو کیں تیار کی جاتی تھیں، ان کی گرانی شہر کی
انظامیہ کرتی تھی یہاں جولوگ کام کرتے تھے،ان کے خاص لباس ہوا کرتے تھے اور جب
وہ کارخانوں میں آتے اور جاتے تو ان کی تلاشی کی جاتی تھی ۔ ان کارخانوں میں ایس
کریمیں تیارہوتی تھیں جوجسمانی صفائی اورخوشبو کے لئے قیمی تھی جاتی تھیں۔

پہلی اور دوسری صدی عیسوی میں ، رومیوں میں خوشبوؤں کا استعال برجھ گیا۔ امراء نہ صرف اپنے جسم پرخوشبو ملتے تھے بلکہ اپنے کیڑوں کو بھی خوشبودار رکھتے تھے۔ کہاجا تا ہے کہ رومی شہنشاہ نیرو پھولوں کی پتیوں والے بستر پرسویا کرتے تھے۔ جب اس کی بیوی پو پائیا (Poppaea) مری ، تو اس کی تجہیز و تکفین پر اس نے اس قدر خوشبوؤں کا استعال کیا کہ جو

عرب دس سال میں پیدا کرتا تھا۔ رومیوں میں خوشبوؤں کی دکا نیں اس طرح سے مقبول تھیں، جیسے انگلستان میں کافی ہاؤس ہوا کرتے تھے۔

ہندوستان میں خوشبووک کا استعال اس وجہ ہے بھی ہوتا تھا کہ یہاں آب وہوا گرم تھی،اور پسینہ کی بد بوسے نجات پانے کا بیا یک ذریع تھی۔ چونکہ ہندوستان میں پھولوں کی بہتات ہوتی تھی،اس لئے ان پھولوں سے عطر بھی تیار کئے جاتے تھے اور ان کے ہار بھی گلے میں پہنے جاتے تھے۔

یہ میں رسم تھی کہ جب مہمان آتا تھا تو اس وقت گلاب پاشی کی جاتی تھی ،عطراس کے کپڑوں اور جسم پر ملا جاتا تھا ،اس کا مقصدتھا کہ خوشبو کی طرح مہمان کی آ مدسرت کا باعث ہے۔

اریان میں گلاب کا پھول، خوشبو کے حصول کا ایک عمدہ ذریعہ تھا۔ اس وجہ سے گلاب کے پھولوں کی کاشت کی جاتی تھی، خاص طور سے فارس کا پورا علاقہ اس کی کاشت کے وقف کر دیا گیا تھا۔ شیراز کا عرق گلاب اپنی خصوصیات کی وجہ سے مشہور ہوگیا تھا۔ ،

عَباسی دورِ حکومت میں صرف بغداد شہر میں خوشبوؤں کی بچپاس دکا نیں تھیں۔ عربوں نے خوشبوؤں پر کئی کتابیں لکھیں، جن میں نہ صرف ان کی تیاری کے بارے میں ہدایات تھیں، بلکہ اس کے ساجی اثرات پر بھی ان کتابوں میں کافی مواد ہے۔ گیارہویں اور تیرہویں صدیوں میں صلیبی جنگ جوخوشبوو کیں تیار کرنے کے فن کو یورپ لے گئے اور وہاں اسے متعارف کرایا۔ عہدو سطی کے یورپ میں لوگ نہا تے نہیں تھے اس وجہ سے جسم کی بدیودور کرنے کے نوشبوؤں کا استعال بڑھ گیا تھا۔

امراءاس کےاس قدرعادی ہو گئے تھے کہا پنے لباس کےعلاوہ برتنوں، زیورات اور دستانوں کو بھی خوشبودارر کھتے تھے۔فرانس میں لوئی چہار دہم کے زمانے میں خوشبودار پاؤڈر

بالومين استعال كرنامقبول موكياتها\_

یورپ میں جب مسالوں کا استعال بڑھا،تو بینہ صرف کھانوں کومحفوظ کرنے کے لئے استعال ہو سے کھاناذا کقہ داراورخوشبودار ہو گیا تھا۔

ہندوستان میں مغلوں کے دور اور اس کے بعد ہندوستانی ریاستوں میں باور چیوں نے خاص طور پر کھانوں میں مسالوں کا اس طرح استعال شروع کیا کہ جنہوں نے ان کوخوشبودار بھی بنایا اوران کے ذاکقہ میں بھی اضافہ کیا۔ مثلاً کیوڑ کے استعال کھانے اور چینے کے پانی دونوں میں ہوتا تھا، جس سے کھانے کا مزالطیف ہو جاتا تھا۔ زعفران کا استعال بلاؤ میں خاص طور سے ہوتا تھا، یا زردہ اس کی خاص ڈش جاتا تھا۔ اس بات کا بھی خیال رکھا جاتا تھا کہ کھانوں کوکس طرح ڈش میں سجا کررکھا جائے تا کہ در کھنے میں وہ خوبصور سے لکیں۔

جہاں تک خوشبواور عورت کے درمیان تعلق کا سوال ہے تو، ابتداء ہی سے خوشبوکو عورت کے درمیان تعلق کا سوال ہے تو، ابتداء ہی سے خوشبوکو عورتوں کے لئے منع کردیا گیا تھا۔ ستراط نے اس کی وجہ بتاتے ہوئے کہا کہاس کی ضرورت اس لئے نہیں ہے، کیونکہ عورتوں میں لطیف قتم کی خوشبو خود سے موجود ہوتی ہے۔ پلینی نے لکھا ہے کہ جب کوئی عورت گذرتی ہے تو اس کے ساتھ خوشبو کا جمونکا آتا ہے جواردگرد کے لوگوں کو مسحور کردیتا ہے۔

یبودیت میں خوشبوکو عورتوں کے لئے خمنوع قرار دیدیا گیا تھا اور وہ اسے طوائف کے طریقہ ء کارے تشییبہ دیتے تھے۔ یعنی اس کا استعال عورت کے کردار کو بدل دیتا ہے اور دہ طوائفوں کے انداز کو اختیار کر لیتی ہے۔ انگلتان میں جب پیورٹن (Puritans) برسرا قتد ارآئے تو انہوں نے بھی عورتوں پر پا بندی لگا دی تھی کہ وہ خوشبوؤں سے دور رہیں کیونکہ خوشبو کے استعال سے عورتیں مردوں کو لبھاتی ہیں ، اور انہیں گنا ہیں ۔ کی جانب ماکل کرتی ہیں۔

مسلمانوں میں بھی کچھ علاء نے اس پر اعتراض کیا کہ عورتوں کوخوشبولگا کر پبلک جگہوں پڑہیں جانا چاہئے ، کیونکہ اس سے وہ مردوں کواپی جانب راغب کرتی ہیں۔
لیکن ہوا یہ ہے کہ اب جس قدر خوشبو کیں عورتوں کے لئے ہیں، مردوں کے لئے نہیں اور تمام نہ ہی اور ساجی پابندیوں کے باوجودان کا استعال بڑھ گیا ہے۔
نہیں اور تمام نہ ہی اور ساجی پابندیوں کے باوجودان کا استعال بڑھ گیا ہے۔

, ·

## خوشبوا در مذهب

تمام قد بم تہذیوں میں بیدستورتھا کہ مندروں میں دیوی اور دیوتا وُں کوخوش رکھنے کے لئے عقیدت مندان کے سامنے رقص کرتے تھے بھجن گاتے تھے، اور خوشہو کیں جلاتے تھے۔ اس کی وجہ سے ایساما حول پیدا ہوجا تا تھا کہ جس میں عبادت کرنے والے خود کوروحانی طور پر جذبات سے لبریز پاتے تھے۔ خوشہو کیں جب سانس کے ذریعہ جسم میں داخل ہوتی تھیں، تو انسان کے احساسات کو بیدار کرتی تھیں اور وہ خود کو اس دنیا سے دور ایک دوسری روحانی دنیا میں پاتے تھے۔

سیکھی دستورتھا کہ جب عبادت گذار مندر میں داخل ہوں تواس سے پہلے وہ نہار ہوکر خود
کو پاک وصاف کریں، اور صاف سخرے کپڑے پہنیں تا کہ دیوتاؤں کی موجودگی میں نہ تو
جسمانی آلودگی ہواور نہ بی لباس گذاہو۔ چونکہ مندراوراس کا علاقہ مقدس اور متبرک سمجھا جاتا
تھا، اس لئے زائرین اس بات کی احتیاط رکھتے تھے کہ اس کے تقدس کا احترام کیا جائے۔
جہاں تک مندروں اور عبادت گاہوں میں خوشبوؤں کے استعمال کا تعلق ہے، ہمیں
قدیم تہذیوں میں اس کے حوالے ملتے ہیں کہ ان کا استعمال عام تھا، مثلاً میسو پوٹا میہ میں
عبادت گذاروں کے لئے یہ لازی تھا کہ عبادت سے پہلے جسم کو پاک و صاف کریں۔
مندروں کے بجاریوں کے فرائض میں بیرتھا کہ وہ مندر کی دیواروں، فرش، اور دیوی و دیوتا

تھا کہ جب مندر کی بنیادیں ڈالی جاتی تھیں تواس میں خوشبوؤں کو ملایا جاتا تھا تا کہ تھیر کے بعد بھی یہ خوشبو عمارت میں باقی رہے۔میسو پوٹا میہ کے لوگ خوشبوؤں کو صرف نہ ہی رسو بات ہی میں استعال نہیں کرتے تھے، بلکہ وہ خود بھی اپنے جسم پر خوشبو ملتے تھے۔ان کا خیال تھا کہ اس کی وجہ سے وہ آفتوں اور بلاؤں سے محفوظ رہیں گے۔

قدیم مصری ندہب کا مجر اتعلق سیاست سے تھا،اس لحاظ سے تکمرال ندہب کواپنے اقتدار کے لئے استعال کرتے تھے،اورلوگوں کے دلوں میں دیوتاؤں کی عقیدت اور محبت کے جذبات کو ابھارتے تھے۔ اس عقیدت کا اظہار وہ خوشبوؤں کے ذریعہ کرتے تھے۔ مندروں میں روشن کے لئے جو لیمپ جلائے جاتے تھے ان میں خوشبودار تیل استعال ہوتا تھا۔مصر کے حکمر ال فرعون، جوخود کو دیوتا یا دیوتاؤں کا نمائندہ سیجھے تھے ان کا دستورتھا کہ خوشبوؤں کی بڑی تعداد مندروں کو بطور عطیہ دیتے تھے۔وہ خود ہی اپنے جسموں پرخوشبو ملا کرتے تھے تاکہ اس سے ان کا دیوتاؤں سے تعلق ثابت ہو۔خوشبو کا استعال ندہبی رسومات اور جلوسوں میں بھی ہوا کرتے تھا۔مصر میں یہ می دستورتھا کہ مندروں میں دن رات میں تین مرتبہ عود ولو بان کو جلا یا جاتا تھا۔ جولوگ مندر میں عبادت کے لئے آتے رات میں تین مرتبہ عود ولو بان کو جلا یا جاتا تھا۔ جولوگ مندر میں عبادت کے لئے آتے میں جو ہو شبولاتے تھے تاکہ دیوتاؤں کو بطور نذرانہ دے کران کی برکت اور خوشنود کی کو حاصل کیا جائے۔

ہندوستان میں دیوتاؤں کے آھے صندل کی لکڑی کوخوشبو کے لئے جلایا جاتا تھا۔ چین کے لوگوں نے خوشبو کے ذہبی استعال کو بدھ مت کے ان پچاریوں سے سیکھا کہ جوتیسری اور پانچویں صدی عیسوی میں تبلیغ کے لئے یہاں آئے تھے۔ ہندوؤں میں بیجی رواج تھا کہ وہ اپنے دیوتاؤں اور دیویوں کو پھولوں سے ڈھک دیا کرتے تھے۔

دوسری قدیم تهذیبوں کی طرح یونان کے لوگ بھی نہ ہی رسومات اور عبادات میں خوشبو کا استعال کرتے تھے۔ فرانس کیزٹ (Francos Kennerts) نے اپنی کتاب

خوشبوکی تاریخ میں سکندر کا ایک واقعہ لکھا ہے کہ ایک مرتبہ عبادت کرتے ہوئے اس نے بڑی مقدار میں دیوتا کے سامنے لوبان جلایا، اس پر، اس کے استاد نے کہا کہ بیا یک قتم کی فضول خرچی ہے کہ اتنی مقدار میں لوبان کو استعال کیا۔ بیتم اس وقت کر سکتے ہو جب اس سرز مین کو فتح کر لوگھ جہال بیے پیدا ہوتا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ جب سکندر نے عربیہ کو فتح کر لیا تو اس نے لوبان سے بحرا ایک جہاز اپنے استاد کو بھیجا کہ وہ اسے دیوتا کی نذر کرے، اور مقدار کے بارے میں کوئی پرواہ نہ کرے۔

ندہی رسومات میں خوشبوؤں کے استعمال میں اس وقت تبدیلی آئی کہ جب سامی خداہب پیداہوئے، انہوں نے مندروں اور عبادت گاہوں میں خوشبو کے استعمال پر پابندی لگادی، کیونکہ ان کا تعلق ان نداہب سے تھا کہ جو کا فرانہ یا مشرکانہ تھے۔ اس لئے اب کئی فدہبی رسومات نے ان کی جگہ لینا شروع کردی۔ اس کے علاوہ ان غداہب کی عبادت گاہوں فدہبی رسومات نے ان کی جگہ لینا شروع کردی۔ اس کے علاوہ ان غداہب کی عبادت گاہوں میں اب دیویوں اور دیوتاؤں کے بت بھی نہیں تھے کہ جن کے لئے خوشبوو کیں جلائی جا کیں یا جنہیں ہار بہنائے جاتے ہے بہوریت اور عیسائیت میں بت پرستی اور خوشبو کے استعمال کو برا کہا گیا۔

جیک گذی (Jack Goody) نے اپنی کتاب "کلچراآف فلاورز" میں اس کی طرف اشارہ کیا ہے کہ جب عیسائیت کاغلبہ بوااور لوگوں نے اسے قبول کرلیا تو اس کے باوجودانہوں نے اپنے پرانے رسم ورواح کو جاری رکھا، انہیں میں نم بھی رسومات میں پھولوں کا استعال تھا۔ اس پرابند ائی دور کے عیسائی فر بھی را ہنماؤں نے اس کی بخت مخالفت کی اور پھولوں کے استعال سے نئے نئے عیسائی فر بہ میں آنے والوں کوروکا۔ بیضرور کیا گیا کہ جہاں تک پھولوں کا تعلق طب میں استعال ہونے والی دواؤں سے ہوہ تو ضرور کرتا چا ہے ، گرانہیں فرون کا تعلق طب میں استعال ہونے والی دواؤں سے ہوہ تو ضرور کرتا چا ہے ، گرانہیں فربی تقریبات یارسومات سے دوررکھنا چا ہے ، کیونکہ یکا فراندرواج ہے۔

جب انگلتان میں پیورٹن (Puritans) برسرِ اقتدار آئے تو انہوں نے بھی خوشبوکو

نہ ہی رسومات سے خارج کر دیا۔ بیضرور ہوا کہ آرتھوڈ وکس عیسائیت میں کہ جس کا مرکز مشرق ہے،اور جومشر تی روایات سے متاثر ہے،اس کے ہاں خوشبو کا استعال ہوتا ہے۔اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ تبدیلی نہ ہب کے باوجودقد یم روایات کا تسلسل یہاں باتی رہا،اور اسے ترکنہیں کیا گیا۔

مسلمانوں میں مسجدوں میں نہ تو خوشبو جلائی جاتی ہے، اور نہ ہی یہاں چھولوں کاروائ استعال ہوتا ہے۔لیکن قدیم روایات صوفیا کے ہاں راہ پا گئیں اور مزارات میں نہ صرف خوشبو ئیں جلائی جاتی ہیں، بلکہ چھولوں کی چادریں مزاروں پر چڑھائی جاتی ہیں، اور بزرگوں کی قبروں کو گلاب کے یانی سے شسل دیا جاتا ہے۔

اب میلا دشریف کی محفلوں اور توالیوں میں بھی عود ،لوبان اورا گریتی کی خوشبو کیں ہوتی ہیں ، پھولوں کے ہار ہوتے ہیں ،گلاب کی چتاں نچھاور کی جاتی ہیں ،اس کا اثر حاضرین پر ہوتا ہے جنہیں اس سے روحانی طمانیت ملتی ہے۔

اس سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ مقبول ندہبی رسم ورواج اور تہواروں میں خوشبوکا استعال ماضی سے تسلسل کی کڑی ہے، خالصیت کے پیروکاروں کی تبلیغ کے باوجوداس کے استعال کو ترک نہیں کیا جاسکا، کیونکہ اس کا تعلق انسان کے حواس سے ہے، جوخوشبو سے لطف اندوز ہوتے ہیں۔

### خوشامه

جب کی معاشرے میں دولت اور اقتدار چندلوگوں کے ہاتھوں میں آجاتی ہے اور
اکثریت محرومیت کا شکار ہوجاتی ہے تو اس صورت میں وہ افراد جو اہل اقتدار سے فوائد
حاصل کرنا چاہتے ہیں خوشامدان کے لئے ایک ذریعہ ہوتی ہے کہ جسے اختیار کر کے وہ اپنے
مفادات پورے کرتے ہیں۔ اس لئے خوشامدا یک ایسے معاشرے میں پروان چڑھتی ، پھلتی
پھولتی ہے کہ جہاں طبقاتی فرق بہت زیادہ ہوجاتا ہے۔

خوشامدکواس لئے بھی اختیار کیا جاتا ہے کہ جب خوشامد کرنے والا اس امر سے واقف ہو کہ وہ قانونی یا کسی ضابطہ کے ساتھ کا میا بی حاصل نہیں کرسکتا ہے، اس وجہ سے وہ صاحب اختیار کے جذبات کوخوشامد کے ذریعہ ابھار کر کامیا بی حاصل کرنا جا ہتا ہے۔

اس لحاظ سے خوشا مدکرنے والا، جب اس ذریعہ سے کی فرد کوخوش کرتا ہے اوراس کی شخصیت کو ابھارتا ہے تو وہ تو قع کرتا ہے کہ اس کے صلہ میں وہ جو بچھ چاہتا ہے وہ بھی فوری طور پر پورا ہو۔ وقت کے ساتھ خوشا مدا یک آ رہ ہوگیا ہے اور خوشا مدکرنے والے کے لئے ضروری ہو گیا ہے کہ وہ جس کی خوشا مدکرنا چاہتا ہے اس کے بارے میں پوری پوری معلومات حاصل کرے، اس کی پنداور ناپند کے بارے میں معلوم ہونا چاہئے اور جب اس کی تعریف کی جائے تو ان پہلوؤں کی طرف اشارہ کرنا چاہئے جو اس کی شخصیت میں اس کی تعریف کی جائے تو ان پہلوؤں کی طرف اشارہ کرنا چاہئے جو اس کی شخصیت میں ، اور جن کے بارے میں وہ سنناپسند کرتا ہے۔

کیونکہ خوشامہ کا تعلق انسان کے جذبات کو ابھارنے سے ہوتا ہے، اس لئے خوشامہ کرتے وقت الفاظ کا انتخاب اور جملوں کی ساخت کو دیکھنا ضروری ہوتا ہے تا کہ انہیں اس سرح سے ادا کیا جائے کہ ان میں مصنوعی ہونے کا احساس نہ ہو، بلکہ وہ یہ سمجھے کہ یہ بہت سنجیدگی اور خلوص کے ساتھ کیا جارہا ہے۔

مثلاً اگر ایک امیر اور دولت مند فخص کی خوشامد کی جائے تو ضروری ہے کہ اس کی ان اور سخاوت کے تذکرے کئے جا کیں۔ اگر کوئی فخص دوتی کا قابل ہے تو اس کی ان ربانیوں کا ذکر کیا جائے کہ جووہ اپنے دوستوں کے لئے کرتا ہے۔ اگر صاحب اقتدار ہے تو س کے انصاف، رجمہ لی، اور لوگوں کے ساتھ اچھے برتاؤ کا ذکر کیا جائے۔ وہ خوشامدی جو سفن میں ماہر ہوتے ہیں، وہ یہ خیال بھی رکھتے ہیں کہ خوشامد کرتے ہوئے مبالغہ سے کام

ار ایا جائے ، ایبانہ ہو کہ دولت مند تو ہے مگر ساتھ ہی کنجوں بھی ہے یا صاحب اقتد ار ہے مگر اس کا رویہ لوگوں کے ساتھ بہت برا ہے۔ان حالات میں اس کی تعریف کے پہلو نکالنا،

ماہرفن خوشامدی کے لئے ضروری ہوتا ہے۔ خوشامد کافن خاص طور سے شاہی دربار میں خوب پروان چڑھا کیونکہ بادشاہ کی ذات

میں تمام اختیارات جمع ہوجاتے تھے اور اس کی ذات سے ہی تمام فوائد حاصل ہوتے تھے اس لئے درباری خوشامد کے ذریعہ بادشاہ کی تعریفیں کر کے اسے خوش کرتے تھے اور جب موقع ملتا تھا اس وقت اپنی خواہش کا اظہار کرتے تھے۔خوشامد کرتے ہوئے بیلوگ ایک ایسی زبان کو استعال کرتے تھے کہ جس میں شائنگی اور خوبصورتی ہو، اس میں وہ شعروں کا

استعال بھی کرتے تھے تا کہ زور بیان اور زیادہ ہوجائے۔ اس کے ساتھ ہی ادائیگی کے لئے اپنی جسمانی حرکات کو تعین کرنا ہوتا تھا، چہرے پرخوثی ومسرت کے آثار ہوں، اور ہاتھوں کی جنبش کے ذریعہ جذبات کا اظہار ہو۔

فاری اور اردوشاعری میں قصیدے کے ذریعہ شعراء انپے ممدوح کی تعریف کرتے

تے۔اس میں مبالغہ سے کام لیا جاتا تھا، بادشاہوں کی تعریف کرتے ہوئے ان کی فتو حات جنگ میں بہادری، شجاعا نہ کارنا ہے، اور ساتھ میں ان کی فیاضی، رعایا پروری، اور انصاف کول پذیر اشعار میں بیان کیا جاتا تھا۔ بیقسیدے ان بادشاہوں پرتو بھی بھی پورے اتر نے کے جنہوں نے بیکارنا ہے سرانجام دیئے ہوں، مگریہ خوشامدان حکر انوں کے لئے بھی تھ کہ جنہوں نے بیکارنا ہے سرانجام دیئے ہوں، مگریہ خوشامدان حکر انوں کے لئے بھی تھ کہ جنہوں نے بیکارنا ہے سرانجام کے روز تھے۔ چونکہ قصیدے کامقصد تحریف وتو صیف ہوتا تو اس لئے شعراء کے لئے لازی تھا کہ ہرصورت میں اپنے محدوح کی شان کو بڑھا کیں او زمین وآسان کے قلالے ملائیں۔

شاعروں کے ساتھ ساتھ دربار کے مورخوں نے بھی اس طرز کو اختیار کرلیا تھا۔ شہر ابوالفضل، اکبر کی تعریف کرتا ہے تو اس کے لئے ایسے جملے اور القابات استعال کرتا ہے کہ اکبر مرد کامل کی شکل میں ابھر کرسامنے آتا ہے۔ ایک ایسا مخض کہ جس میں مافوق الفطریة خوبیاں جمع ہو گئیں تھیں۔ وہ اس کی ذہانت، دانش، عمل، ہمت، جرائت، بہادری قوت فیصلہ، اور دریا دلی، ابوالفضل یہ بیان کرنے کے بعد اس پر تعجب کا اظہار کرتا ہے کہ ایک فرد میں بیتمام خوبیاں کس طرح سے جمع ہوگئیں ہیں، خوشامد اور تعریف کی بیمعراج تھی اور اکبرکو بی تعریف کی بیمعراج تھی اور اکبرکو بی تعریف کی بیمعراج تھی اور اکبرکو بی تعریف کی بیمتراج تھی۔

کین بھی خوشامد کا الٹا اثر ہوجاتا ہے اور بات بننے کے بجائے گر جاتی ہے۔
اس کی مثال دیتے ہوئے ولی گوتھ ریکیر (Willi Goth Regier) نے اپنی کتاب
(In Praise of Flattery) ''خوشامد کی تعریف' میں دی ہے۔ یونانی مورخ
ارسٹا پولس نے سکندر کوخوش کرنے کے لئے اپنی کتاب میں یہ کھو دیا کہ جب سکندر اور پورس
کے درمیان یا ہمی مقابلہ ہوا تو اس میں سکندر نے بہادری کا مظاہرہ کیا۔ جب اس نے اس
پیرا گراف کو سکندر اور اس کے جزلوں کی موجودگی میں خوشامد انہ انداز میں بردھا تو سکندر خوش ہونے کے بجائے سخت ناراض ہوگیا اور غصہ میں اس کی کتاب اٹھا کر دریا میں بھینک

ی اورمصنف کوبھی دھمکی دی کہاس کا بھی یہی حشر ہوگا۔

ایک دوسرا واقعہ ہولبائن (Holbein) انگلش آرٹشٹ کے ساتھ پیش آیا۔اس نے بن (Ann) کی تصویراس قدر خوبصورت پینٹ کی کہ ہنری ہشتم اس کو دیکھ کراس پر فریفتہ ای اور اس سے شادی کرلی گرشادی کے بعد جب اصل این کو دیکھا تو وہ اس قدر بھورت نہیں تھی ،اس کے چہرے پر داغ تھے ہنری نے چھ مہینے بعد اسے طلاق دیدی۔ بہائن اس قدر خوفز دہ ہوا کہ انگلستان چھوڑ کر دوسرے ملک فرار ہوگیا۔

فرانس کا بادشاہ لوئی چہار دہم بڑا طاقت ور اور بااثر حکمراں تھے۔ مگر ساتھ ہی ی وہ سجھتا تھا کہ خوشا مدکوا کیک حد تک قبول کرنا چاہئے۔ اس لئے اس نے اپنے در بار لے شاعر راسن (Racine) سے کہا کہ''اگرتم میری تعریف کم کرتے ، تو میں تمہاری رزیا دہ تعریف کرتا۔''

اس طرح نپولین نے ایک مرتبہ کہا کہ میرے درباری میری ان تقریروں کی تعریفیں رتے ہیں کہ جو میں نے کبھی نہیں کیں۔اس پراس کے ایک امیر نے کہا کہ اس میں کوئی رتے ہیں کہ وکئی ان کا مقصد ریاست کی شان وشوکت کو بڑھانا ہوتا ہے اس لئے بیان کاحق ہے کہ دور بیا تیں کریں۔

جہاں تک ہماراتعلق ہے، خوشامد میں ہم اپنے آباؤاجداد کی روایات کو زندہ رکھے اسے جہاں تک ہماراتعلق ہے، خوشامد میں ہم اپنے آباؤاجداد کی روایات کو زندہ رکھے اسے جہر بن قاسم یا لیے بیں، مثلاً جب بھی کوئی فوجی آمر برسرِ اقتدار آتا ہے تو ہم فوراً اسے جمد بن قاسم یا لماح الدین ایو بی سے ملا دیتے بیں اور اس کی شان میں قصید ہے پڑھنے شروع ہوجاتے بسے مظریفی میر ہے کہ فوجی آمر بھی خودکوان فاتحین کے روپ میں ڈھلا ہواد کھتا ہے اور ودیر فخر کرتا ہے۔

جا گیردارانہ کلچر میں خوشامہ کا ہونا لا زمی ہے۔ کیونکہ جا گیردار کی شخصیت میں عام گوں کوسر پرست ملتا ہے۔اس کی قربت حاصل کرنے کے لئے اور مدد کے لئے ضروری ہوتا ہے کہ خوشامد کے حربہ کواستعال کیا جائے۔خوشامد کا پیطریقہ ءکاراس وقت ہماری زندگر کے ہرشعبہ میں داخل ہے۔ کیونکہ جب ادارے اور قوانین کمزور ہوں گے تو عام لوگ اس کے وسلیہ سے اپنے کام کرائیں گے۔

لیکن میربھی ذہن میں رکھنا ضروری ہے کہ خوشامد کوتسلیم کرنا ، شخصیت کی کمزوری ہے اس کے نتیجہ میں جس کی خوشامد کی جاتی ہے، وہ قوت فیصلہ کھودیتا ہے، اس میں اچھے او برے کی پر کھفتم ہو جاتی ہے،اور خوشامداس کے لئے زہر ثابت ہوتی ہے۔

### خوشامه کےمتوالے

تاریخ کے مطالعہ کے بعد ہم دیکھتے ہیں کہ کس طرح خوشا مدایک فحض کی ہیئت اور شکل کو بدل کررکھ دیتی ہے۔ اگر وہ صاحب اقتد ار ہوتا ہے تو اس میں اس احساس کو پیدا کر کے اے اور زیادہ بااثر اور طاقت وربنا دیتی ہے۔ اس طرح خوشا مدانسان کی سوئی ہوئی ، اور خاموش خواہشات ، عزائم ، اور ارادوں کوئی زندگی دیتی ہے۔

طاقت، اقتد اراورا فتیارات ایک فردی شخصیت کوبدل دیتے ہیں۔ جیسے ہی ایک عام شخص اختیارات حاصل کرتا ہے، وہ ایک معمولی فرد سے اہم شخصیت میں تبدیل ہو جاتا ہے۔ اب اس کے ماضی کوفراموش کردیا جاتا ہے، بلکہ اس کی شخصیت کوافضل بنانے کے لئے ایک نیا ماضی تشکیل دیا جاتا ہے کہ جس سے اس کی شخصیت کومزید ابھارا جاسکے خوشا کہ کے ذریعہ اس کی شخصیت میں خوبیوں کوموتیوں کی طرح جڑدیا جاتا ہے تا کہ وہ عام لوگوں سے متاز ہوجائے۔

خوشاد کے الفاظ اس قدرنشہ آ ورہوتے ہیں کہ جس مخص کوان سے نوازا جاتا ہے وہ اس کے نشہ میں سرشار ہو جاتا ہے اور یہ یقین کرنے لگتا ہے کہ واقعی فطرت نے اسے دوسروں سے افضل بنایا ہے اور وہ اپنی قوم کا راہنما اور نجات دہندہ ہے۔ اس میں وہ صلاحیتیں ہیں کہ جن کو بروئے کار لاکر وہ تمام مسائل کوحل کرسکتا ہے۔ جب کوئی صاحب اقتد ار محض خوشامہ کے نشہ میں چورہو جاتا ہے قواس کے گردخوشامہ یوں کا تھم کھا اس

کویفین دلاتا ہے کہ وہ نہ صرف ایک عظیم را ہنما ہے کہ جن کی قیادت میں ملک وقوم ترقی کرے گی اور خوش حالی حاصل کرے گی ، بلکہ اپنی شخصیت کی وجہ سے وہ لوگوں میں بے انتہا مقبول ہے۔

خوشامدی اس کویہ بھی یقین دلاتے ہیں کہ وہ اس کے وفادار جمایتی ہیں اور اس کو ہمیشہ صحیح مشورے دیتے ہیں تاکہ وہ دوسروں کے کہے میں آ کر مگراہ نہ ہو جائے۔ وہ اس کی خدمت کے لئے ہروقت تیار رہتے ہیں، اور اس کے لئے اپنی جان بھی دینے سے دریغ نہیں کرتے۔

جب اس میں باتیں بی جاتی ہیں، توصاحب اقتد ار مخص کے دل میں ان خوشا مدیوں کے لئے ہمدرد کی کا جذبہ پیدا ہوتا ہے اور ان کی این ہمدرد اور دوست پاتا ہے اور ان کی باتوں پر یقین کرنے لگتا ہے اس خوشامد کے بدلے میں وہ ان دانشوروں، عہدے داروں، اور دوستوں کو نواز تا ہے کہ جواس کی شان میں قصیدے پر صفح ہیں۔

خوشامدیوں کا بیگروہ بہر حال میہ بھی چاہتاہے کہ ان کا ممدوح اسی طرح اقتدار میں رہے، کیونکہ انہیں پورالپر را حساس ہوتاہے کہ اگروہ اقتدار سے علیحدہ ہوا تو اس کے ساتھ ان کی مراعات بھی جائیں گی اور نے نظام میں دوبارہ سے وفاداری بدلنے اور خوشامد کے حربے واستعال کرنے میں وقت گے گا۔

اگرخوشامد کے طریقہ عکار کودیکھا جائے تو یہ حقیقت واضح ہوکر آتی ہے کہ خوشامد کی فردیا شخص کی نہیں کی جاتی ہے کہ جواس فردیا شخص کی نہیں کی جاتی ہے کہ جواس فردیا شخص کی نہیں کی جاتی ہے کہ جواس فرد کے پاس ہوتی ہے اس لئے جب تک وہ صاحب اقتدار ہوتا ہے، خوشامدی اسے اپنے گھیرے میں لئے رہتے ہیں، گرجیسے ہی وہ شخص کسی سیاسی تبدیلی یا فوجی مداخلت کی وجہ سے اقتدار سے محروم کردیا جاتا ہے، لوگ اس سے دور ہو جاتے ہیں، اور اس کی شخصیت کی وہ تمام خوبیاں جو دور اقتدار ہیں تھیں، اس سے چھین کی جاتی ہیں، بلکہ کچھ معاملات میں وہ

تقیدکانشانہ بن جاتا ہے۔

اقتدار ہے محروث مخص کے لئے اس کے علاوہ اور کوئی صورت نہیں ہوتی ہے کہ وہ علیمدگی میں تنہائی کی زندگی گذار ہے اور دوبارہ سے عام فرد کی شکل اختیار کرے۔ ایک ایسے فرد پراور اس کی ذات پر حملہ کرنا آسان ہوجاتا ہے۔ بدلے ہوئے حالات میں وہی شخص بدعنوان، بدمعاش، غاصب اور عیاش ہوجاتا ہے کہ جس نے ملک وقوم کو بے انتہا نقصان پہنچایا۔

ہمیں پاکستان کی تاریخ میں الی بہت ہ مثالیں الی اس کے مثلاً جب ایوب خال 1958 میں فوج کی مدد سے اقتدار میں آئے تو خوشامہ یوں نے ان کی شخصیت کو ابھار نا شروع کر دیا۔ ذوالفقار علی بھٹو نے آئییں مشورہ دیا کہ وہ فیلڈ مارشل کا عہدہ لے لیس تا کہ فوج کے دوسر سے جزلوں کے مقابلہ میں ان کا درجہ بلند ہوجائے۔ پچھلوگوں نے آئییں ایشیا کا ڈی گال کہنا شروع کر دیا۔ پیرعلی محمد راشدی نے آئییں مشورہ دیا کہ وہ پاکستان کے بادشاہ کی حیثیت سے رسم تا جپوشی ادا کر لیس ، کیونکہ ملک کو ان جیسے حکمرال کی ضرورت ہے۔ خوشامہ یوں کے اس جھرمٹ میں گھرے ایوب خال کو کامل یقین ہوگیا تھا کہ وہ اس ملک خوشامہ یوں کے اس جھرمٹ میں گھرے ایوب خال کو کامل یقین ہوگیا تھا کہ وہ اس ملک کے جو ات دہندہ ہیں ،اور وہی اس کی تقدیم کو بدل سکتے ہیں۔

اپ اقتدار کے آخری دنوں میں جب اس کے خلاف ملک بھر میں ہنگاہے ہورہ تھے،اس وقت بھی خوشامدی اس کو یقین دلارہے تھے کہ وہ لوگوں میں بے انتہا مقبول ہے اور چند شرپ ندعناصر اس کے خلاف ہنگامہ کئے ہوئے ہیں۔ اس کو مزید دھو کہ دینے کے لئے خوشامدی اخبارات کے ان تراشوں کو اس کے مطالعہ کے لئے دیتے تھے جن میں اس کی تعریف ہوتی تھی۔ کہا جاتا ہے کہ بعض اوقات جعلی اخبارات بھی چھاپ لئے جاتے تھے تا کہ اس کو بیتا شردیا جائے کہ لوگ اس کے حالی ہیں۔

لیکن جب عوام کے دباؤ میں آ کراہے استعفیٰ دینا پڑا، تو وہ خاموثی سے اپنے گاؤں چلا گیا، جہاں ایک معمولی فرد کی حیثیت سے اس کا انتقال ہوا۔اس کی بیخبراخبارات میں کسی ایک کونے میں چھانی گئ۔اس کی وفات پرنہ تو کسی نم کا اظہار کیا گیا اور نہ ہی اس کی خد مات کوسراہا گیا۔

یکی پھھالیوب خال کے جانشین کی خال کے ساتھ ہوا۔ جیسے ہی وہ اقتد ارسے علیحدہ ہوا ہے، اس کے اسکینڈلزمنظر عام پر آنا شروع ہو گئے۔ مشرقی پاکتان کی علیحدگی کا اسے ذمہ دار تھہرایا گیا، اور جب وہ گمنا می کی حالت میں مراہے تو کسی نے اس کی موت کا نوٹس بھی نہیں لیا۔ ضیاء الحق جو دورِ اقتد ار میں مردِ مومن کہلاتے تھے، اب ان کی شخصیت پر زبر دست تنقید کی جاتی ہے کہ انہوں نے نہ صرف فد ہی انتہا پندی کوفروغ دیا، بلکہ اپنے اقتد ارکوطول دینے کی غرض سے جھوٹ، فریب، اور ہرقتم کی دھوکہ دہی کو جائز سمجھا اور اپنے سیاسی مقاصد کے حصول کے لئے ہرا خلاقی قدر کوقر بان کر دیا۔

اور یہی کچھ پرویزمشرف کے ساتھ ہوا، جن کی لبرل ازم اور روش خیالی کی تعریفیں کی جاتی تھیں ، اقتدار ہے محروم ہو کئے ہیں۔ جاتی تھیں ، اقتدار سے محروم ہو گئے ہیں۔

یہ ایک حقیقت ہے کہ جولوگ اقتدار میں ہوتے ہیں، وہ خوشامد کو پہند کرتے ہیں
کیونکہ یہ انہیں مسرت، اورلذت دیتی ہے اور یہ ان کو دوسر بے لوگوں کے مقابلہ میں افضل
اور برتر بنا دیتی ہے۔ یہ ایک نشہ ہے کہ جس میں مبتلا ہو کرلوگ سہانے خواب دیکھنے لگتے
ہیں۔ جب ایک مرتبہ وہ اس کے عادی ہو جاتے ہیں تو وہ اس نشہ کو چھوڑنے پر تیار نہیں
ہوتے ہیں، یہاں تک کہ بینشدان کی شخصیت کو شمخ کردیتا ہے۔

## خوف كاسياسي استعال

خوف کاعضرانیان کی سرشت میں موجود ہے۔ اگر فطری آفتیں مثلاً زلزلہ ، طوفان یا تعلیم اللہ اللہ ، طوفان یا تعلیم اللہ آجاتا ہے تو انسان ان آفتوں کی تباہی و بربادی اور موت سے خوف زدہ ہوجاتا ہے۔ اگر سیاسی اور معاشی بحران ہوں تو اسے عدم استحکام اور فاقد کا ڈر ہوتا ہے۔ اگر وہ ذہبی طور پر شدت پندی کا شکار ہوتا ہے، تو اسے عذاب قبر، اور یوم حشر سے ڈرلگتا ہے۔ اس لئے دیکھا جائے تو انسان ڈراور خوف کی حالت میں گھر ار بہتا ہے۔ اس وجہ سے وہ روحانی ، وہنی اور جسمانی طور پر پریشانی کی مقالت میں رہتا ہے۔

ڈراورخوف کاانسان کی زندگی پر کمیااثر ہوتا ہے؟ اگر کوئی بہت زیادہ اس احساس میں مبتلار ہے تو یہ اس کے اعتماد کوختم کر دیتا ہے، اس کی قوت فیصلہ کمزور ہوجاتی ہے، اور اس میں آئے برد صنے، ترقی کرنے اور مستقبل کی طرف دیکھنے کا جذب دم توڑ دیتا ہے۔ جب معاشرہ اس حالت میں ہوتو اہل افتد ار کو اس بات کا موقع مل جاتا ہے کہ خوف زدہ فرہنوں کو جس انداز میں چاہیں ڈھال دیں، اور انہیں اپنے مقاصد اور مفادات کے لئے استعمال کریں۔ خوف کے اس جذبہ کو حکم انوں، فاتحین، اور حملہ آوروں نے تاریخ میں پوری طرح سے استعمال کیا اور لوگوں میں خوف و دہشت کو پیدا کر کے ان کی مزاحمت کوختم کر کے انہیں اطاعت گذار اور تا بعد اررعایا بنا دیا۔ تاریخ میں بیوستور رہا ہے کہ جب بھی حملہ آوروں نے دوسرے ملکوں پر قبضہ کیا تو لوگوں میں خوف پیدا کرنے کی غرض سے قبل عام، لوٹ کھسوٹ، دوسرے ملکوں پر قبضہ کیا تو لوگوں میں خوف پیدا کرنے کی غرض سے قبل عام، لوٹ کھسوٹ،

اور تباہی کے ذرائع کواستعال کیا تا کہلوگ دہشت زدہ ہوجا ئیں ،اوران میں حملہ آوروں کا رعب بیٹھ جائے۔

رومیوں کا بید ستورتھا کہ جنگ کے بعد ،مفتوح قوم کے لوگوں کاقتل عام کرتے تھے، خاص طور پرفوجیوں کو تہدین کر دیتے تھے۔منگولوں نے اس طریقہ کواس لئے استعمال کیا تھا تا کہ دوسرے شہراور علاقے کے لوگ قتل عام سے سبق لیس اور بغیر کسی مزاحمت اور جنگ کے خود کوان کے حوالے کر دیں۔

عمرانوں کا نقطہ نظر بھی بیتھا کہ ان طریقوں کو اختیار کیا جائے کہ جن کی وجہ سے رعایا میں ان کی ہیبت اور ڈربیٹھ جائے۔ اس مقصد کے لئے دربار کے ادار سے کو استعال کیا جاتا تھا، جسے پوری شان و شوکت کے ساتھ آ راستہ کیا جاتا تھا۔ مثلاً سلطان بلبن (1286-1266) نے اپنی بادشاہت کا رعب ڈالنے کے لئے دربار میں ادب آ داب کو رواح دیا۔ جب کوئی دربار میں آتا تو اسے سلح فوجیوں کے درمیان سے گذرتا ہوتا تھا۔ ان رواح دیا۔ جب کوئی دربار میں آتا تو اسے سلح فوجیوں کے درمیان سے گذرتا ہوتا تھا۔ ان میں خاص طور سے مبثی فوجی تھے جو کہ نیم بر ہند ہوتے تھے، ان کے کا ندھوں پرنگی تلوار بی جب بہتی ہوتی تھیں، اس منظر کود کھے کر درباری، اور سفیر دہشت زدہ ہوجاتے تھے اور بقول ایک جمعے مورخ کے اکثر خوف سے بے ہوش ہوجاتے تھے۔

دربار کی شان وشوکت کے علاوہ سلطان بلبن کا پیمی دستورتھا کہ وہ وقاً فو قاشہر میں جلوس نکالیا تھا۔ ان جلوس فرجی طاقت اور شاہی دولت کا اظہار ہوتا تھا۔ ضیاء الدین برنی ، جو کہ ہم عصر مورخ تھا، اس نے تاریخ فیروز شاہی میں ان جلوسوں کی تفصیل لکھی ہے اور بتایا ہے کہ ان کود کیھنے کی غرض سے ہندواور مسلمان گاؤں اور دوسر سے شہروں سے آتے ہے ، اور ان کی شان وشوکت دیکھے کر بے انتہا مرعوب ہوتے تھے۔

حکمراں جاسوسوں کے ذریعہ لوگوں کے احوال سے واقف رہتے تھے۔اس سے ان کا مقصد بیتھا کہ امراء اور عام لوگوں میں ان کے بارے میں کیارائے ہے،اس سے وہ واقف ر ہیں۔اس کے ساتھ ہی لوگوں کو بھی احساس رہتا تھا کہ ان کے درمیان شاہی جاسوں موجود ہیں جوان کی حرکات وسکنات کو دیکھ رہے ہیں۔لہذا حکمراں غیر حاضر رہتے ہوئے بھی ان کے ذریعہ لوگوں میں موجود رہتا تھا۔

سلطان علاء الدین (1316-1296) کے خلاف جب امراء میں سازشیں ہوئیں،
اوراس پر قاتلانہ حملے بھی ہوئے تواس نے تدارک کے طور پر جاسوی کے نظام کور تیب دیا۔
خاص طور سے امراء کے درمیان تا کہ اسے ان کی سرگرمیوں کی اطلاعات رہیں۔ کہا جاتا ہے
کہ اس کا پہنظام اس قدر فعال تھا کہ رات میں امراء کی نشتوں میں جو بھی گفتگو ہوتی تھی،
دوسرے دن اس کی اطلاع سلطان کول جاتی تھی۔ اس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ امراء اس قدر خوف
زدہ ہو گئے کہ وہ آپی میں بات چیت کرتے ہوئے ڈرتے تھے کہ کہیں ان میں سے کوئی
جاسوس نہ ہو۔ اس ڈرکی انتہا ہے تھی کہ اکثر وہ اشاروں سے بات چیت کرتے تھے۔ اس نے
سلطان کے خلاف سازشوں کا خاتمہ کر دیا۔

ڈراورخوف کا ایک اور ذریع سرزائیں تھیں۔ باغیوں اور مجرموں کو جب سرعام کوڑے مارے جاتے، پھانی پر لئکا یا جاتا، یا سراڑا دیا جاتا، تو اس کی لوگوں میں تشہیر کی جاتی تھی۔ تاکہ وہ جمع ہوکر اس منظر کو دیکھیں اور اس سے سبق حاصل کریں۔ بھی بھی بھانی پانے والے شخص کی لاش کئی کئی دن اسی طرح سے لئتی رہتی تھی اور اسے دفنانے کی اجازت نہیں ہوتی تھی ۔ بلبن کامشہور واقعہ ہے کہ جب اس نے بنگال میں طغرل نامی شخص کی بعناوت کو کہلا تو باغیوں کو دورویہ قطار میں بھانی پر لئکا یا اور اپنے بیٹے بغراخاں کوان کے درمیان سے کے گرگذر ااور کہا کہ اس سے سبق سیکھلو۔

جہاں گیرنے بھی جباپ بیٹے خسر و کی بغاوت کوختم کیا تواس کے ساتھیوں کولا ہور سے با ہرسولیوں پرلٹکایا تا کہلوگ اس منظر کودیکھیں ،اور عبرت حاصل کریں۔ باغیوں کواس قتم کی سزائیں صرف مشرق ہی میں نہیں ،مغربی ملکوں میں بھی دی جاتی تھیں۔ مائکل فو کونے اپنی کتاب ڈسپلن اینڈپنش (Discipline & Punish) میں ایک باغی کی سزا کا حال تفصیل سے کھھاہے کہ جس نے بادشاہ کوتل کرنے کی کوشش کی تھی۔ اول گرم لوہے کی سلاخوں سے اس کے جسم سے گوشت کوجلایا اور کا ٹا گیا۔ خاص طور سے اس کے جسم سے گوشت کوجلایا اور کا ٹا گیا۔ خاص طور سے اس کے سید ھے ہاتھ کوجس کے ذریعہ اس نے بادشاہ پر چاتو سے جملہ کیا تھا، اسے اوز اروں سے نو چا گیا اور ان زخموں میں بچھلا ہوا سیسہ ڈالا گیا۔ اس کے جسم کو چار گھوڑوں کے ذریعہ باندھ کر اس کے کھڑے کے ،اس کے بعد اس کی لاش کے ان کلڑوں کوجلا کر اس کی راکھ کو ہوا میں اڑا دیا گیا۔

اس در دنا ک منظر کو پیرس کے لوگوں نے دیکھا،اس کے جواثر ات ہوئے ،ان میں خوف اورڈ رتھا،جس نے لوگوں کے دلول کو ہلا کر ڈکھ دیا۔

ماضی کی ان روایات کو موجود ہ دور میں آ مروں، بادشاہوں، اور مطلق العنان حکمرانوں نے جاری رکھا۔ ہٹلر کے زمانے میں نازی پارٹی کے مسلح دستے تھے جو مخالف جماعتوں اورلوگوں میں خوف و ہراس پیدا کرتے تھے۔ گٹا پو کا خفیدادارہ تھا جو نازی پارٹی کے مخالفین کو اغوا کرتا، انہیں اذیت دیتا اور قل بھی کر دیتا تھا۔ خوف پر اس کے ان حربوں کو ایشیا وافریقہ کے آ مروں نے استعال کیا۔

محمد رضاشاہ پہلوی نے اپنے دورِ حکومت میں ساوک کی خفیہ ایجنسی کو اپنے مخالفین کو کھنے نے استعال کیا، اور یہی کچھ فلپائن میں مارکوں کے دور میں ہوا، چل میں آئندے کی حکومت کا تختہ اللئے کے بعد وہاں فوجی حکومت نے پنویچ کی سربراہی میں ہزاروں لوگوں کو آئر کر دیا، اور اذبیتیں دے کرانہیں خاموش کرنے کی کوشش کی۔

اس وقت بھی لاطین امریکہ،ایشیا اورافریقہ کے ملکوں میں آ مروں کا پیطریقہ، کارہے کہ اپنی حکومت کے استحکام کے لئے لوگوں کو غائب کردیں،اذبیتیں دیں،اورخفیہا یجنسیوں کے ذریعہ لوگوں میں خوف و ہراس بیدا کریں۔

شری کے مظاہر ہے بھی ہوتے ہیں۔اس موضوع پر مرزاجیرت کھتے ہیں کہ:
شرفاء کی عورتوں میں پیر پرتی کی انتہا ہوگئی تھی۔اس پردے میں
بدوضع لوگوں کی بن آئی تھی، وہ اپنی ناواجب خواہش حاصل کرنے
کے لئے شریف زاد ہوں برتاک جما تک کیا کرتے تھے۔(4)

1857 سے پہلے کی ان دونوں تحریوں میں ساجی اصلاحات کو فدہب کی روشی میں دیکھا گیا ہے،ان کاسیاسی اور معاشی تجریز ہیں کیا گیا ہے۔اس پراستدلال ہے کہا گرفدہب کی حجے تعلیمات پر عمل ہو، اور غیر اسلامی روایات ورسومات کو نکال دیا جائے تو اس صورت میں مسلمان پس ماندگی اور زوال سے نکل جا کیں گے۔ بیساجی خرابیوں اور برائیوں کا تو تذکرہ کرتے ہیں، مگر نہ تو اس کا تجزیہ کرتے ہیں کہ معاشرے میں بیاثرات کیوں اور کیسے آئے ؟ اور ان کا زوال سے کیاتعات ہے؟ ان کے ہاں سیاسی ومعاشی روایات یا اداروں کے بارے میں کوئی بات نہیں کی گئی۔اییا معلوم ہوتا ہے کہان کے نزد یک احیاء دین کے بعد ساری خرابیاں دور ہوجا کیں گی۔

مزاحمی تحریک مفاہمت کے نتیجہ میں ختم ہوگئ ، تحریک جہاد سرحد میں اسلامی حکومت کے قیام کے بعد ، سرحد کے پٹھان قبیلوں کے اختلافات میں الجھ کررہ گئی اور قبائلی رسومات کے آگے ان کا مثالی معاشرہ نہیں تھہر سکا اور بالا کوٹ میں فکست کے بعد یہ بھی ختم ہوگئ ۔

2 آگے ان کا مثالی معاشرہ نہیں تھہر سکا اور بالا کوٹ میں فکست کے بعد یہ بھی ختم ہوگئ ۔

1857 کے بعد ہندوستان میں دوتح کیس انجریں کہ جن کا مقصد مسلمان معاشر ہے گئی اصلاح کرنا تھا۔ ان میں سے ایک دیو بندکی تحریک تھی جو 1867 میں مدرسہ کے قیام سے شروع ہوئی ، تب مغل سلطنت اور ایسٹ انڈیا کمپنی کے اقتدار کا خاتمہ ہوچکا تھا۔ ہندوستان شروع ہوئی ، تب مغل سلطنت اور ایسٹ انڈیا کمپنی کے اقتدار کا خاتمہ ہوچکا تھا۔ ہندوستان براہ راست تاج برطانیہ کے تحت آگیا تھا۔ اس کے ساتھ ہی جدیدیت کی لہریں تیزی سے ہندوستان کو اپنی لیسٹ میں لے رہیں تھیں ۔ دیو بند نے اس کیس منظر میں مسلمانوں کی شاخت کو ندہب کی بنیاد پر قائم رکھنے کی جدوجہد کی اور ساجی طور پر جدیدیت کے ربحانات

کورو کنے کی کوشش کی۔

مدرسہ کا اہم شعبہ دارالا فقاء تھا، جہاں ہندوستان بھرسے مختلف مسائل پر فہبی
راہنمائی چاہتے تھے۔ یہاں سے فقاد کی کی صورت میں ان کا جواب دیا جاتا تھا۔ چونکہ
مدرسہ کے نصاب میں نہ فلسفہ تھا، نہ تاریخ، جغرافیہ اور نہ ہی جدید سابھی وسائنسی علوم۔اس
لئے ساجی تبدیلیوں کے بارے میں ان کا جو ذہن تیار ہوا تھا، اس میں جدیدیت سے خت
نفرت تھی، نئی سائنسی اور نکنالوجیکل ایجا دات سے تھبراہ ہے تھی، وہ ان سب سے علیحدہ
مسلمانوں کو علیحدگی میں رکھنا چاہتے تھے کہ جہاں ان برکوئی بیرونی کلچرکا اثر نہ ہو۔

ذبن اور رججان کا اندازہ'' فآویٰ دارالعلوم'' سے لگایا جاسکتا ہے کہ جس میں جدید رججانات اور ایجادات کےخلاف فآویٰ درج ہیں، مثلا انگریزی ہیٹ اور ٹو پی کا استعال مسلمانوں کے لئے جائز نہیں، کیونکہ اس سے نصاریٰ کی نقل ہوتی ہے۔

تصور کھنچوانے کے بارے میں کہا گیا ہے کہ شریعت میں مطلقاً حرام ہے۔تصور کو زیب وزینت وخوبصورتی کے لئے استعال نہیں کرنا چاہئے۔اگر بہت ضروری ہوتو اسے کی ذات کی جگہ جیسے جوتے رکھنے کے فرش وہاں لگایا جائے۔ طبی ضرورت کے لئے بھی تصور کا استعال جائز نہیں ہے۔تصور بنانا، چاہے وہ برش سے بنائی جائے، یا کیمرے سے، یہ گناہ کمیرہ ہے۔(5)

کھیلوں کے بارے میں فتویٰ ہے کہ اگر کھیل اہودلعب کی خاطر کھیلا جائے تو وہ مکروہ ہے۔ اگر تھکاوٹ اور تفریح کے لئے ہوتو جائز ہے۔ مگر فٹ بال کھیلنا مکروہ ہے، کیونکہ بید نیکر پہن کر کھیلا جاتا ہے۔ لہذا ایسے تمام کھیل کہ جس میں انگریزی وضع کالباس پہنا جائے اور کھننے کھلے ہوں وہ جائز نہیں ہیں۔

اسی طرح دفتر میں کام کرنا بمسلمانوں کے لئے جائز نہیں ، با دشاہوں کی تصاویرا گر سنیما میں دکھائی جاتی ہیں ، تو بیشا ہان اسلام کی تو ہین ہے۔سنیما برائیوں کا مجموعہ ہے۔ ان فآویٰ میں مختلف ملبوسات اور فیشن کی بھی مخالفت کی گئی ہے۔ مثلاً عور توں کے لئے کھڑا جوتا پہننا نا جائز ہے۔

فآوی میں ان سابی اور معاشی تبدیلیوں کے خلاف ایک رقمل ملتا ہے کہ جواگریزی عہد میں آر ہیں تھیں، مثلاً منی آؤر سے پسیے بھیجنا شریعت کے خلاف تھہرا، بنک میں پیسہ جمع کرانا شریعت کے خلاف ہوا۔ (6)

ان فتو وَل کے علاوہ اس وقت کے علاء نے ہرنٹی چیز کی مخالفت کرتے ہوئے، مسلمان معاشرے کو قدیم روایات اور قدروں میں جکڑ کر رکھنا چاہا، ان کی مخالفت میں لاؤڈ اسپیکر کا استعال، ریل کا سفر، سپتالوں میں مریضوں کا داخلہ، نٹی ادویات کا استعال، یورپی انداز میں کھانا کھانا اوران کے رسم ورواج کواختیار کرنا، وغیرہ۔(7)

علاءادر نہ ہی تحریکوں کے زیراثر ساجی اصلاحات کا تصور صرف نہ ہب تک محدود تھا کہ مسلمانوں کو تمام دوسرے اثرات اور کلچر سے علیحدہ کر کے ان کی شناخت کو مضبوط کیا جائے اورانہیں نئی تبدیلیوں اور جدتوں سے دورر کھاجائے۔

اس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ مسلمان ساجی طور پر پس ماندہ ہو گئے ،اور دنیا کی ترقی سے کٹ کر انہوں نے اپنی دنیا میں پناہ لے لی۔

سرسیّداحمدخاں اورعلی گڑھ کی وہ تحریک تھی کہ جس نے ان پرانے تصورات کو تو ڑا اور کوشش کی کہمسلمان اس ہنگاہے سے نکل کر دنیا کی وسعقوں کو دیکھیں اور اپنا وژن تبدیل کریں۔

ان تحریکوں کے پس منظر میں سرسیّداحمہ خال کی شخصیت اس لئے اہم بن کرا بھرتی ہے کہ انہوں نے ساجی اصلاحات اور تبدیلیوں کو ند ہب سے نہیں بلکہ جدید تعلیم کے پس منظر میں دیکھا۔ان کے نزدیک تعلیم وہ حربہ تھا کہ جس کواستعال کر کے مسلمان اشرافیہ پس ماندگی اور زوال سے نکل سکتی تھی۔ دوسرے دہ اس کے قابل تھے کہ مسلمان اشرافیہ کو بیر حقیقت تسلیم کر لینی جا ہے کہ ان کے اقتد ار کا زمانہ گذر گیا ہے۔ اب نیا دور ہے، نئے ضا بطے ہیں، اور نئے حکمر ال ہیں، ان سے مزاحمت کے بجائے مفاہمت کرنا جا ہے۔

انہوں نے مسلمانوں کی علیحدگی کے خلاف بھی آ واز اٹھائی، اور بیاستدلال دیا کہ مشترک کلچراورثقافت اور رواداری ترتی کے لئے ضروری ہے۔

انہوں نے ندہب کی تغیرتر تی پندنقطہ ونظر سے کی تا کہ وہ جدید افکار وخیالات اور تبدیلیوں کامقابلہ کر سکے۔

اس لحاظ سے سرسید پہلے مفکر اور دانش ورتھے کہ جنہوں نے ساجی اصلاحات کوتر تی پہند اور روثن خیالی کے نقطہ نظر سے دیکھا اور ان کا تعلیم سے حصول میں حل تلاس کیا۔

دیکھا جائے تو انیسویں صدی میں جورائخ العقیدگی اور روثن خیالی کے رحجانات پیدا ہوئے تھے، وہ آج بھی مسلمان معاشرے میں جاری ہیں۔

#### حوالهجات

- -1 شاه اساعیل شهید: تقویت الایمان، کراچی بص 79،81،82
  - 2- الينا: ص 200-201
  - 3- شاه اساعيل شهيد : صراط تقسيم ، كراجي م م 36
  - 4- مرزاحظرت د باوى: حيات طيبه الا مور 1976 م 24
    - 5- فأوى دارالعلوم، كراجي م 99،92، 179
  - 6- اليشاص 199،100،102،107،103،107،108،
    - 7- رشیداحر کنگوی، فآوی رشیدیه، کراچی، م 30-31

### مذهبى انتها بيندى اور رواداري

اگر کسی معاشرے میں ندہبی انہا پیندی جڑ پکڑ لے، تو اس کی وجہ سے معاشرہ اپنا تو از ن کھو پیٹھتا ہے، اور اس کی وجہ سے لوگ مختلف جماعتوں اور گروہوں میں تقتیم ہوجاتے ہیں۔نفرت، عناداور دشنی کی فضا میں ہرونت فساداور فتند کا خطرہ ہوتا ہے۔

لہذا کوشش کی جاتی ہے کہ اس کا مقابلہ فی بیں رواداری پیدا کر کے کیا جائے۔اس کے لئے بھی صوفیاء کی تعلیم کا سہارالیا جاتا ہے تو بھی پندو تھیجت کے ذریعہ لوگوں میں انتہا پندی کے خلاف بات کر کے، رواداری کی خوبیوں کو اجا گر کیا جاتا ہے۔ مگر اس کا کوئی مثبت نتیجہ برآ مذہبیں ہوتا ہے۔

اس کی وجہ بیہ ہے کہ فدہبی انتہا پندی ہو، یا رواداری، دونوں نظریات کا ابھار مادی بنیادوں پر ہوتا ہے۔اس لئے جب تک ان بنیادوں کا تجزیین کیا جائے،اس وقت تک انتہا پیندی کا خاتیہ اور رواداری کارواج ممکن ٹہیں ہوتا ہے۔

سان میں فرہی انتہا پندی کیوں ہوتی ہے؟ بیندتوا جا تک وجود میں آتی ہے اور ندی بلامقصد پیدا ہوتی ہے۔ اس کے پس منظر میں ایک طرف تو غربت وافلاس اور حکر ال طبقوں کا استحصال ہوتا ہے، تو دوسری جانب ریاست کا غیر مساوی برتاؤ، جس کی وجہ سے ساج میں ندتو تعلیم چھیلتی ہے اور ندی معاشی خوش حالی آتی ہے۔ ریاست کے جر اور نانسانی کے خلاف شدید ریم موتا ہے۔ یہ ریم کی دوصور توں میں ظاہر ہوتا ہے ان

معاشروں میں کہ جہاں لوگوں میں سیاس شعور ہوتا ہے، جہاں مفکر، فلفی، اور دانشوراس صورت حال کا تجزید کرتے ہوئے، نظریات پیش کرتے ہیں کہ جن کی بنیاد پراس ناانصافی کے خلاف مزاحمت کی جائے، انقلاب لایا جائے، اور ساجی تفریق اور ناانصافی کا خاتمہ کیا جائے۔

لیکن وہ معاشرے کے جہاں نہ تعلیم ہوتی ہے، نہ دانشور ومفکر کہ جو نے نظریات پیش کریں، ایسے معاشرے میں نہ ہب کوبطور ہتھیا راستعال کیا جاتا ہے اور نہ ہمی انتہا پہندی کو اختیار کرکے، جذبات کا اظہار کیا جاتا ہے۔

چونکہ انتہا پیندوں کا حلقہ محدود ہوتا ہے، اکثریت ان کے ساتھ نہیں ہوتی ہے، اس
لئے ساکٹریت کو اپنا مخالف بجھتے ہیں، اور ان کا منصوبہ یہ ہوتا ہے کہ سلے جدو جہد کے ذریعہ
ریاست پر قبضہ کیا جائے، اور پھر لوگوں کو مجور کیا جائے کہ وہ ان کی تعلیمات پڑمل کریں۔
اقلیت میں ہونے کی وجہ سے ان میں عدم تحفظ کے جذبات بھی ہوتے ہیں، اس لئے ان کا
رویہ اپنے مخالفین کے لئے انتہائی سخت ہوتا ہے۔ بیرخالفوں کو اذیت دینا، ان پرختی کرنا، اور
ان میں ڈراور خوف پیدا کرنے کے لئے انہیں قبل کرنا بھی جائز سمجھتے ہیں۔

جبساج میں نم بھی انتہا پندی تھیل جاتی ہے، تو اس میں وہ محروم طبقات شامل ہو جاتے ہیں کہ جنہیں ریاست اور ساج نے بالکل نظر انداز کر دیا تھا۔ کیونکہ انتہا پند جماعتیں ہمیشہ ایک ایسے زمانہ اور دور کی واپسی کی بات کرتی ہیں کہ جس میں عدل وانصاف ہوگا۔ لوگوں کے ساتھ برابری کا سلوک کیا جائے گا۔ اس لئے ان طبقات کے دلوں میں ان کے لئے ہمرددی کے جذبات پیدا ہوجاتے ہیں۔

اگریہ خیالات مقبول ہوجاتے ہیں، تو بہت سے دانشور اور علاء اس نظریہ کے فروغ کے لئے میدان میں آجاتے ہیں اور غربی انتہا پہندی کی تعریف وتوصیف میں مصروف ہو جاتے ہیں۔ایک طرح سے بیان کا کاروبار ہوجا تاہے کہ جس کےصلہ میں بی پیسہ بھی کماتے

### میں اور لوگوں میں شہرت وعزت بھی یاتے ہیں۔

اس صورت حال میں امراء اور صاحب جائیداد کا طبقہ بھی فدہبی رسومات وعادات کو اختیار کر لیتا ہے۔ بیٹا بت کرنے کے لئے کہ ان کا فد بہ سے گہراتعلق ہے۔ بیلوگ جی، عمرہ کرنے کے علاوہ مزارات کی زیارت، ان پر چا دریں چڑھانا، لوگوں میں صدقہ وخیرات دینا، اور لنگر تقسیم کرانے کے سلسلہ میں اپنے فدہبی ہونے کی تبلیغ کرتے ہیں۔ اس ظاہرہ فدہبی نام وخمود کا مقصد بیہ ہوتا ہے کہ وہ اپنی دولت اور جائیداد کی حفاظت کرسکیس، بیانتہا لیند جماعتوں کو چندہ وعطیات بھی دیتے ہیں تا کہ ان کا اثر ورسوخ اور مراعات باقی رہیں۔

ہم یہ بھی دیکھتے ہیں کہ انتہا پند جماعتوں میں اختلاف رائے برداشت کرنے کا جذبہ نہیں ہوتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ یہ جمہوریت یا عوامی رائے کے قابل نہیں ہوتے ہیں۔ ان کے خیال میں عوام جاہل اور گمراہ ہوتے ہیں، انہیں صرف طاقت، قوت، اور جبر کے ذریعہ راہ راست پر لایا جاتا ہے۔ اس وجہ سے یہ خت سزاؤں کے قابل ہوتے ہیں تا کہ لوگوں میں ڈراور خوف پیدا ہواور وہ ان کے نظریات کو اپنا سکیں۔

ابسوال یہ پیداہوتا ہے کہ ذہبی انتہا پیندی کا مقابلہ کیسے کیا جائے؟ اس سلسہ میں ایک طریقہ تو یہ افتار کیا جاتا ہے کہ آنہیں طاقت کے ذریعہ کچل دیا جائے۔ اس وجہ ہے ہم تاریخ میں ریاست اور انتہا پند جماعتوں کے درمیان جنگیں اور لا ائیاں دیکھتے ہیں، جن میں شدید خوں ریزی ہوتی ہے۔ ان جنگوں میں انتہا پیند جوش وخروش سے حصہ لیتے ہیں، کیونکہ وہ ایک اعلی اور پاک مقصد کے لئے جان دے رہے ہیں اور تاریخ میں اپنانا مروش کررہے ہیں۔ ان جنگوں کے نتیجہ میں اگر چہا کشرانہیں فکست ہوتی ہے اور ان کی طاقت کو کچل دیا جاتا ہے، مگر اس کے نتیجہ میں ان کے نظریات وخیالات کوختم نہیں کیا جاتا اور وہ پھر دوبارہ اس شدت وجذبہ کے ساتھ انجرتے ہیں۔

دوسرا طریقہ یہ ہے کہ ریاست ان کے علاقوں کی ترقی میں دلچیسی لے تعلیم ، اور

معاشی صورت حال کوبہتر بنائے، ایک عام آدی کو جب زندگی کی سہولتیں ملیں گی تواہے زندگی سے دلچیں اور لگاؤ بھی ہوگا اوراسے ضائع کرنے یا قربان کرنے سے گریز کرےگا۔ اس سلسلہ میں بہت ضروری ہے کہ تاریخ کا تقیدی جائزہ لیا جائے، تا کہ اس تصور کا خاتمہ ہو کہ ماضی میں کوئی سنہری دور تھا۔ اور یہ کہ ماضی بھی واپس نہیں آتا ہے، اس لئے ماضی کے بجائے، متنقبل کے بارے میں سوچنا جائے۔

لیکن بیکام ایک الی ریاست کر سکتی ہے کہ جوجمہوری ہو، جس بیل جا گیرداری کا غلبہ نہ ہو، اور جس بیل جا گیرداری کا غلبہ نہ ہو، اور جس کا تعلق عوام سے ہو۔ ایک جا گیردارانہ اور فوجی جمہوریت اپنے تحفظ کے لئے طاقت کا استعال کرتی ہے۔ لہذا جب دوقو تیس آپس میں ظراتی ہیں تو اس کے نتیجہ میں عام لوگ تکالیف سہتے ہیں۔

اس وقت پاکتان بھی اس صورت حال سے گذرر ہاہے۔

ای طرح سے فربی رواداری، وعظ، پند ونقیحت، اور تقریروں کے ذریعہ پیدائیں ہوتی ہے اس کے لئے بھی مادی بنیادوں کی ضرورت ہوتی ہے، جوساج کو انتہا پیندی سے دور لے جائے اور ان میں ہم آ ہنگی پیدا کرے۔ مثلاً بردی سلطنوں میں کہ جہاں کئ فداہب،عقا کداور سل کے لوگ ہوتے تھے، وہاں حکمرانوں کے لئے ضروری ہوتا ہے کہ وہ ان مختلف جماعتوں اور گروہوں کو معاشی وساجی تحفظ دیں تا کہ وہ محرومی کا شکار ہو کر بغاوت نہ کر بیٹھیں، اس لئے جب تک بری سلطنتیں اس پالیسی پڑمل پیرار ہتی ہیں وہاں رواداری کے جذبات قائم رہتے ہیں۔

اس کی دوسری شکل ہم صنعتی اور جمہوری ملکوں میں دیکھتے ہیں کہ جہاں بور ژوا طبقہ بہت طاقتور ہے، وہ نہیں چاہتا کہ اس کے معاشی مفادات فسادات اور جھگڑوں کی وجہ سے متاثر ہوں،اس لئے وہ ساج میں تمام طبقات کوروز گار کے مواقع فراہم کرتاہے۔

ایک مرتبہ جب ساج میں معاشی اور ساجی طور پرلوگ ایک دوسر نے سے جڑ جاتے

ہیں، تو ان میں ہم آ ہنگی پیدا ہوتی ہے اور بیان کے مفادیش ہوتا ہے کہ وہ امن وسکون سے رہیں اور زندگی سے پورا پورالطف اٹھا سکیس۔

رواداری کے لئے ان مادی بنیادوں کوفراہم کرنا، ریاست کی ذمدداری ہوتی ہے کہ اس پر کسی ایک طبقہ اور گروہ کی حکومت نہ ہو، بلکہ وہ تمام لوگوں کو برابر کے مواقع فراہم کرے کہ ان میں احساس محرومی پیدانہ ہو۔

# بنگلەدلىش: تارىخ كىشكىل نو

ایشیا اور افریقہ کے ممالک نے جب کولونیل طاقتوں کے خلاف آواز اٹھائی اورخود کا ان کے چنگل سے آزاد کرانے کی ابتداء کی تو انہوں نے دوطریقوں کو استعال کیا۔ ان میں سے ایک بیر تھا کہ سیاسی جماھتوں اور ان کے راہنماؤں نے کولونیل حکومتوں کے خلاف دستوری جدو جہد شروع کی ، جس میں احتجاجی مظاہرے، جلسے منعقد کرنا، جلوس نکالنا، ہڑتالیس کرنا، اور لوگوں کو جذباتی طور پر آزادی کی جدو جہد کے لئے تیار کرنا۔ اس کا نتیجہ بیر ہوا کہ کولونیل حکومت کرنا مشکل ہوگیا۔ انہوں نے ایک حد تک تو ان سیاسی سرگرمیوں کو کچلنے کی کوشش کی ، ایسے قوانین بنائے کہ جنہوں نے سیاسی اجتماعات اور جلوسوں پر پابندیاں عائد کیس، گر ایک مرحلہ وہ آیا کہ وہ اس پر مجبور ہوئیں کہ سیاسی جلوسوں پر پابندیاں عائد کیس، گر ایک مرحلہ وہ آیا کہ وہ اس پر مجبور ہوئیں کہ سیاسی راہنماؤں سے بات چیت کریں اور سیاسی مسائل کا حل تلاش کریں۔ اس کے نتیجہ میں آزادی کی شرائط طے ہوئیں، اور یوں کولونیل طاقتیں اقتد ارکوحوالے کرکے چلی گئیں۔

لیکن بیطریقدگار ہرکولونیل طاقت کے لئے قابل قبول نہیں تھا۔اس لئے آزادی کے دوسرا طریقہ مسلح جدوجہد کا تھا۔اس جدوجہد میں ہزار ہا لوگ مارے گئے ،اورخوں ریزی کے بعدان ملکوں کوآزادی ملی۔ہم پہلے طریقہ کارکوجودستوری تھا اسے''آزادی کی جدوجہد'' کہتے ہیں۔جب کہدوسر سے طریقہ ،کار کے لئے''جگ آزادی'' کی اصطلاح کو استعال کرتے ہیں۔

جب یہ ملک کولونیل ازم سے آزاد ہوئے، تواس کے بعد مورخوں کو یہ ذمہ داری ہوئی کہ وہ جگب آزادی، یا جد وجہد آزادی کی تاریخ کی تفکیل نوکریں، کیونکہ کولونیل دور کی تاریخ کے تفکیل نوکریں، کیونکہ کولونیل دور کی تاریخ کے نقطہ ونظر کو بدلنے کی ضرورت تھی کہ جس میں انہوں نے اپنے اقتد ارکو جائز قرار دیا تھا اور اپنی تہذیب کی برتری ثابت کی تھی ۔ ان کے نزدیک آزادی کی جدوجہد بھی شورش یا بغاوت سے زیادہ نہ تھی اور ماضی میں ان کے خلاف جس قدر مزاحمتیں ہوئیں تھیں، ان کو بھی منفی انداز میں دیکھا گیا تھا۔ لہذا مورخوں کے لئے بیضروری ہوا کہ اپنے ماضی کی تلاش کریں، دوبارہ سے اسے زندہ کریں، اور اسے حال سے ملاکر تسلسل کوقائم کریں تا کہ آزادی کے بعدلوگوں میں تاریخی شعور بہدا ہواور شناخت کی جڑیں مضبوط ہوں۔

اس پس منظر کوذ بن میں رکھتے ہوئے، جب ہم بنگلہ دیش کی آزادی اوراس کی تاریخ کامطالعہ کرتے ہیں، تو ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ آزادی کی جدو جہد میں بنگلہ دیش کو دونوں ہی طریقوں کا تجربہ ہوا، یعنی دستوری جدو جہد، اور جنگ آزادی، 1947 میں اس نے آزادی کی جدو جہد'دمسلم قوم پرتی''کے نام پر کی، اور سلم لیگ کے جنٹرے تلے دستوری جدو جہد میں حصہ لیا، جو بالآخر 1947 میں تقسیم ہنداور پاکستان کی ریاست کی صورت میں ظاہر ہوا۔ مشرقی بنگال اس کے نتیجہ میں 'مشرقی پاکستان' ہوگیا۔

1971 میں بگلہ دیش کے لوگوں نے اپنے حقوق کی آ وازا ٹھائی۔ 1947 سے ان کے ساتھ جوسلوک روار کھا گیا تھا، اس کی وجہ سے ان میں سخت غم وخصہ تھا۔ پاکتان کی ریاست ان کی امنگوں کو اپنے اندر جذب نہیں کر سکی تھی۔ معاثی طور پر ان کے ہاں وہ ترقی نہیں ہوئی تھی کہ جس کی تو قعات تھیں۔ زبان کے مسئلہ پروہ بے انتہا حساس تھے اور استے وی نربان کا درجہ دینا چاہتے تھے۔ اپنے مطالبات کے لئے انہوں نے دستوری اور پر امن جدوجہد کی ، مگر جب 1971 میں ان کے خلاف فوجی ایکشن کیا گیا تو اس نے پاکستان میں رہنے کی تمام امیدوں کوختم کر دیا اور بالا خر مسلم جدوجہد کے ذریعے بنگلہ

ديش كا قيام عمل ميس آيا۔

دوسرے آزاد ہونے والے ملکوں کی طرح بنگلہ دیش کے مورخوں کی بھی یہ ذمہداری تظہری کہ وہ اپنے ملک کی تاریخ کی تشکیل نوکریں اوراس کی بنیا دکوتاریخی جواز فراہم کریں۔اول تو انہوں نے مغربی پاکستان سے علیحدگی کو''آزادی کی جنگ''کا نام دیا۔یعنی جس طرح کولوئیل طاقتوں سے ملک آزاد ہوئے۔ بنگلہ دیش بھی پاکستان کی کولوئیل ریاست سے سلح جدوجہد کے بعد آزاد ہوا۔جس میں ہزار ہالوگوں نے اپنی جانوں کی قربانی دی۔اس طرح اس کی بنیا دوں میں لوگوں کا خون شامل ہوگیا۔مورخوں کومواد کی فراہمی کے لئے بنگلہ دیش حکومت نے 15 جلدوں میں جنگ آزادی کی دستاویزات شائع کیں۔

جنگ کی یادیس یادگاری تغیر کرائی ممکنی تا کہ لوگ ان کی زیارت کریں اوران لوگوں کی قربانیوں کوخراج عقیدت پیش کریں کہ جنہوں نے آزادی کے لئے جانیں دیں۔اس کے علاوہ جنگ کے بارے میں میوزیم بنایا گیا جس میں پاکستانی فوج کے ایکشن اور اس میں ہونے والے مظالم کومحفوظ کیا گیا۔

مورخوں نے بنگلہ دیش کی تاریخ کو 1971 سے پہلے کے تناظر میں دیکھا۔اس نقط ونظر سے بنگلہ دیش قدیم زمانے سے پئی علیحہ ہ تاریخ ، کچر،اور زبان کا ما لک رہاہے، لہذااس کی اپنی علیحہ ہ شاخت ہے جواس نے ہمیشہ ہر حالت میں برقر اررکئی ۔اگر چشالی ہندوستان کے حکر انوں نے اسے مغلوب کیا،اس پر حکومت کی ۔گروہ بنگال کے لوگوں کی آزادی کی روح کو ختم نہیں کر سکے۔اس کے علاوہ بنگال نے ہمیشہ ان باغیوں اور منحرفین کو پناہ دی کہ جو ہندوستان کی مرکزی حکومت کے خلاف ، مزاحمت کرتے تھے۔ اس وجہ سے بنگال کو باغیوں کی آ ماجگاہ کہا جاتا تھا۔اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ بنگال کے لوگ انصاف کی جمایت کرتے تھے اور استحصال اور ناانصافی کے خلاف جدو جہد کے لئے لوگ انصاف کی جمایت کرتے تھے اور استحصال اور ناانصافی کے خلاف جدو جہد کے لئے لوگ انصاف کی جمایت کرتے تھے اور استحصال اور ناانصافی کے خلاف جدو جہد کے لئے

#### ہمیشہ تیارر ہتے تھے۔

مورخوں نے بنگال کی تاریخ کوقد یم عہد سے تھکیل دیتے ہوئے میڈابت کیا ہے
کہ بید ملک ہمیشہ سے بے انتہا زرخیز ،معاشی طور پرخود مختار اور صنعت وحرفت میں آگ
بڑھا ہوا تھا۔ اس لئے اس کا ماضی شاندار اور سنہری تھا۔ خاص طور سے کپڑے کی
صنعت میں اس نے مہارت حاصل کر لیتھی۔ڈھا کہ کی کممل اپنی نزاکت اورخوبصورتی
میں دنیا بھر میں مشہورتھی۔

تجارت میں اس کے تعلقات نہ صرف اپنے ہمایوں سے تھے، بلکہ دوسر ہملوں سے بھی روابط تھے۔اس کے شہرائی تجارتی منڈیوں کی وجہ سے مشہور تھے کہ جہاں دنیا بحر کی اشیاء وافر مقدار میں ملتی تھیں۔مورخ اس بات کی نشان دہی کرتے ہیں کہ اپنی تاریخ اور کلچر کی وجہ سے بگلہ دلیش کے لوگوں میں ابتداء ہی سے اپنی پہچان کے بارے میں گہرے جذبات تھے۔ یہ جذبات بالآ خرملک کی آزادی کے بعد بحر پور طریقے سے ابجرے۔

برطانوی حکومت کے زمانے میں بنگال کے اتحاد کو 1905 میں تو ڑنے کی کوشش کی مجب کہ اسے دو حصوں میں تقسیم کر دیا گیا۔ لیکن لوگ سے اجتماع اور مزاحمت کے نتیجہ میں 1911 میں اس تقسیم کو کا لعدم قرار دیدیا گیا۔ ہندوستان کی تقسیم کے وقت حسین شہید سہرور دی نے بنگال کے دوسرے راہنماؤں کے ساتھ مل کر اس بات کی کوشش کی کہ آزاد بنگال کا قیام عمل میں لایا جائے۔ مسلم لیگ اس پر تیار ہوگئی، مگر کا تگرس نے اس کی مخالفت بنگال کا وجہ سے 1947 میں اسے نہ جبی بنیا دوں پر تقسیم کر دیا گیا اور مشرقی بنگال ، مشرقی بنگال کے دام ہوگیا۔

مورخوں کا ایک نقطہ نظریہ ہے کہ مشرقی پاکتان ،مغربی پاکتان کے ساتھ اس لئے نہیں رہ سکا کیونکہ اس کی ترقی میں برابر کا حصہ نہیں دیا گیا، اسے سیاست میں مساوی حقوق نہیں ملے اور ندہبی قوم پرتی کے نام پراتحاد کو برقر ارر کھنے کی کوشش کی گئ

جوآ خرمیں نا کام ہو کی۔

اس لئے بنگلہ دیش کی بنیا دلسانی قوم پرتی پرہے۔جس کا مطلب یہ ہے کہ فد ہب کے اعتبار سے شہر یوں میں کوئی فرق اور امتیاز نہیں ہے، ہر بنگا لی بولنے والا بنگلہ دلیش کا شہری ہے اور برابر کے حقوق رکھتا ہے چونکہ بنگلہ دلیش آزادی میں مجیب الرحمان اور عوامی لیگ کا کر دار واضح ہے، الہٰذا آزادی میں ان کے کر دار کوزیا دہ ابھا را گیا ہے۔ دوسری سیاسی جماعتوں اور شخصیتوں کو یا تو نظر انداز کردیا گیا ہے یا ان کا ذکر حاشیہ پرہے۔

خاص طور سے اس نی تاریخ میں 1947 سے پہلے اور بعد کے سیاسی راہنماؤں اور جماعتوں کو پس منظر سے ہٹادیا گیا ہے۔ یہاں تک مولا نا بھاشانی بھی بہت پیچھے چلے گئے ہیں۔

مورخوں کا ایک گروپ ہے جو بنگلہ دلیش کی تاریخ کو ان انقطہائے نظر سے الگ ہٹ

کرد کھتا ہے۔ ان کے نزدیک آزادی کی اس جدو جہد میں پاکتان اور بنگال کے مراعات

یا فقہ طبقوں کے درمیان ایک تصادم تھا۔ جب پاکتان کے حکر انوں بے بنگال کے مراعاتی
طبقے کو اس کا حصہ نہیں دیا ، تو انہوں نے علیمدگی کی تحریک شروع کی ۔ آزادی کے بعد جہاں
علی واس کا حصہ نہیں دیا ، تو انہوں نے علیمدگی کی تحریک شروع کی ۔ آزادی کے بعد جہاں
تک عوام کا تعلق ہے ان کی حالت میں کوئی فرق نہیں آیا۔ وہ اس طرح سے مفلسی اور غربت
کا شکارر ہے۔ جب کہ ایک نیا حکر ان طبقہ وجود میں آگیا ہے جو ملک کے ذرائع کو اپنے
مفادات کے لئے استعمال کر رہا ہے۔ ایک استحصالی نظام نے دوسری شکل اختیار کر کے اس
کی جگہ لے لئے ۔۔

لہٰذا بنگلہ دیش کی علیحد گی اور آزادی کو سیحضے کے لئے ان کی نئی تاریخ کو سمجھنا ضروری ہے۔

## سوہےوہ جھی آ دمی

### نظيرا كبرآ بادى(1735-1830)

ہندوستان کی تاریخ میں اٹھارہویں صدی اہم سیاسی، ساجی اور معاشی تبدیلیوں کی تاریخ میں اٹھارہویں صدی اہم سیاسی، ساجی اور معاشی تبدیلیوں کے تاریخ ہے۔ خاص طور سے ثالی ہندوستان ان تبدیلیوں سے متاثر ہور ہاتھا۔ مغل خاندان کی سیاسی کمزوری، اور زوال کے ساتھ ہی اس کے در بار سے مسلک امراء، شعراء اور کاریگر وہنرمند، سب ہی ایتری اور بدحالی کاشکار تھے۔

آ گرہ اور دہلی جو کہ اب تک سیاست کے مراکز تھے، اب ان کی اہمیت کم ہور ہی تھی، جب مغل حکمر ال سیاسی اور معاثی طور پر کمزور اور بدحال ہوتے چلے گئے تو اس کا اظہار ان کی تعمیر شدہ محاوتوں میں نظر آنے لگا، جووقت کے ہاتھوں شکتہ وخستہ ہور ہی تھیں، اور جن کی مرمت کے لئے ان کے پاس ذرائع نہیں رہے تھے۔

وہ مغل امراء جو بھی شان وشوکت اور دولت کے اظہار میں نمایاں ہوتے تھے اب گرتی ہوئی حویلیوں کی چار دیواری میں بند ماضی کے سنہری خوابوں میں محو تھے۔ امراء کا طبقہ، اب نئے نام سے مشہور ہور ہا تھا۔ انہیں اشرافیہ کہا جانب لگا تھا جو اپنے شجر ہے محفوظ کئے ہوئے، اپ آ باؤ اجداد کے کارنا موں کے بارے میں معاشرے میں باوقار اور قابل احترام بنے ہوئے تھے۔

جہاں آگرہ اور دہلی اُجڑ رہے تھے، وہیں اودھ، دکن، رام پور، اور بڑال کی ریاسیں عروج پڑھیں، لٰہذا شعراء، علاء، آمراء، کاریگر اور صنعت کارسر پرسی کی تلاش میں ان ریاستوں کارخ کررہے تھے۔ خاص طور سے شعراء، جن کے لئے سر پرسی لازمی تھی، جب مغل دربار میں اس کی مخبائش نہیں رہی تو بیاوگ اپ شہر کوچھوڑ کر، سر پرست کی تلاش میں ہندوستان میں بھر گئے۔

اشرافیہ کا سب سے بڑ اسکلہ بیتھا کہ ان کے لئے کام کرنا اور محنت کی روزی کمانا باعث شرم تھا۔ اس لئے تو مرزا غالب فاری کی پروفیسری چھوڑ کر، وظیفہ کے لئے کوشش کرتے رہے۔

اس تناظر میں جب ہم نظیرا کبرآبادی کی شخصیت کا مطالعہ کرتے ہیں، تو ہمیں وہ اپنے عبد کی اشرافیہ سے مختلف نظرآتے ہیں۔ اول، انہوں نے معلمی کا پیشہ اختیار کیا اور اپنی زندگی درس و تدریس میں گذاری، بینی محنت کر کے روزی حاصل کی، دوسرے وہ اپنے شہرآ گرہ یا اکبرآباد ہی میں رہے، اور سر پرست کی تلاش میں کہیں با ہرنہیں گئے۔

معلم کی حیثیت سے ان کا واسطہ نہ صرف طالب علموں سے رہا، بلکہ بیان کی عادت تھی کہ وہ لوگوں میں گھل مل جاتے تھے، اور ان میں شامل ہوکر ان کے مشاغل اور سر گرمیوں میں شریک ہوتے تھے۔

ان کی شاعری کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ اس وقت تک ہندوستان میں ایک مشترک کلچرا پی پچنگی کو پہنچ عمیا تھا۔ لوگوں کو قریب لانے میں تہوار اور میلے اہم کر دار ادا کرتے ہیں۔ کیونکہ جب مجمع اکٹھا ہوتا ہے تو اس میں امیر وغریب، ہندو،مسلم، گورے کا لےسب مل جاتے ہیں۔ یہاں آ کرفر دکی شخصیت مجمع میں شامل ہوجاتی ہے، اور لوگوں کا مجمع سب کو آپس میں ملادیتا ہے۔

اس پسمظریس جب بمظیرا كرآبادى كظم درآدى نام، كامطالعدرت بين، تو

اس سے اندازہ موتا ہے کہ وہ اپنے عہد میں مونے والی تبدیلیوں سے کس حد تک واقف تھے۔ان کی منظم میری نظر میں ایک معرکت الآ را عظم ہے، کیونکہ اس میں انہوں نے ساج کے طبقاتی نظام برکاری ضرب لگائی ہے۔ اپنے عہد کی اشرافیہ کی رعونت اور شان وشوکت کو یکدم ختم کردیا ہے۔اس نظم میں نہ تو کوئی امیر و کبیر ہے نہ ہندومسلمان، نہ ذات پات کی تفریق پردوسروں سے علیحدہ، بلکسب کےسبآدی ہیں۔انہوں نے بیک قلم ندہب و ملت،اور ساجی تغریق کوختم کر کے سب کوایک ہی صف میں کھڑا کر دیا ہے اور سب کا درجہ مسادی ہوگیا ہے۔سب آ دی میں حل ہے وہ امیر ہو یاغریب، برہمن ہویا اِچھوت، ہندو ہو يامسلمان مغل مهويا ينخ \_\_\_ يعني ندمب، دولت، ذات يات كاجوخول انسان يرچ هاموتا ہے، اور جواس کی آ دمیت کو چھیا تا ہے۔انہوں نے اس خول کوا تار چھینکا، اور چھیے اور یوشیده آ دمی کو با برلے آئے ،اوراس احساس کو پیدا کردیا کے فردی اصلیت کیا ہے؟ فطرت نے اسے کیے پیدا کیا ،اوراس نے خودکو اج کی روایتوں میں ،اپی اصلیت کوسنے کردیا۔ ان کی بیظم جس طرح ان کے عہد کی عکاس کرتی تھی، آج بھی وہ اس طرح سے ہارے آج کے ماج کی عکاس کرتی ہے۔ یوایک زندہ نظم ہے۔

آ دی نامه کا مجرائی سے مطالعہ کیا جائے تو ہم اس میں انسان کی نفسیات، اس کے تہذیبی رویوں اور اس می فطرت میں تبدیلی کے مل کودی صفح ہیں۔

جب کی فرد کے پاس اقتد اراور طاقت آئی ہے، تو اس کی شخصیت کو بدل کرر کھ دیتی ہے۔ اس کے نتیجہ میں، اس میں رعونت اور برتری کے جذبات پیدا ہوتے ہیں۔ وہ تو قع کرتا ہے کہ لوگ اس کی اطاعت کریں، اس کی فرمال برداری کریں، اور اس کے احکامات کے تالع ہوں۔ لیکن جیسے ہی اقتد اراور طاقت جاتی ہے، اس کی شخصیت پر چڑھا ہوا یہ خول اتر جاتا ہے، اور وہ ایک بار پھر آدی کی شکل میں آجا تا ہے۔

لبندا آ دمی، حقیقت میں آ دمی ہوتا ہے، دولت، طاقت اور غربت ومفلسی اس کی

شخصیت کو بدل دیتی ہیں۔ایک مفلس اورغریب آ دمی اپنی عزت، وقار اورعظمت کو کھو دیتا ہےاور آ دمیت ہے گرجا تا ہے۔

اس لئے ہم دیکھتے ہیں کہ تاریخ میں انسان بار بار مساوات کا نعرہ لگا تا ہے چاہے مذہبی مسلح ہوں، یاسیاس راہنما، اس نعرہ کی گونج ہمیں سنائی دیتی ہے۔لیکن مساوات کی میہ خواہش ادھوری ہی رہتی ہے۔ چاہے فہبی تعلیمات ہوں یا انقلاب، کامیابی کے بعد معاشرہ میں طبقاتی تقسیم آ جاتی ہے۔ہم کہ نہیں سکتے کہ انسان کی بیخواہش بھی پوری ہوگی یا نہیں، اورنظیرا کبرآ بادی کا آ دی روایات کے انہیں خول میں چھیار ہےگا۔

اٹھارہویں صدی میں جہال مورخ عبرت نامے لکھ رہے تھے اور شاعر شہر آشوب کے ذریعہ معاشرے کی حالت زار کا نقشہ تھینج رہے تھے۔ نظیرا کبر آبادی نے آگرہ شہر کی حالت پر لکھا ہے۔ یہ شہر بھی مغل بادشاہوں کا دارالسلطنت تھا ان کی تغییر شدہ عمارات اور یادگاریں، کھوئی ہوئی شان وشوکت اب بھی ظاہر کرتی ہیں۔اس شہر میں تاج محل ہے، جس یادگاریں، کھوئی ہوئی شان وشوکت اب بھی ظاہر کرتی ہیں۔اس شہر میں تاج محل ہے، جس نے شہر کی شہرت کو دورد ور تک پھیلادیا ہے۔

گرنظیرا کرآبادی کے زمانے میں مغل زوال کے ساتھ ہی شہر بھی زوال کا شکار ہوگیا تھا۔ اس کا قلعہ ویران واداسی کی تصویر پیش کرتا تھا۔ تاج محل میں درخت وجھاڑیوں کی بھر مارنے اس کی خوبصورتی کو چھپا دیا تھا۔اب نہ بابر کے بنائے ہوئے باغات تھے اور نہ امراء کی حویلیاں۔

نظیرا کبر آبادی، شہر کی گلیوں میں گھومتے پھرتے ہیں، اوران خستہ تمارتوں کے پس منظر میں ساج کی خستگی اور ٹوٹ پھوٹ کو دیکھ رہے ہیں۔ جب بادشاہ اورامراء ہی نہ ہول گے تو پھر دست کارول، کاریگرول، اور ہنر مندی ہندوستان کوکون پوچھے گا، جب میں گا مک ہی نہ ہول گے تو دست کارول، کاریگرول اور ہنر مندول کوکون پوچھے گا، جب میں گا مک ہی نہ ہول گے تو تاجرول کے مال واسباب اور اشیاء کوکون خریدے گا۔

صراف اورسا ہوکار، روپیے پینے کی ڈھیریاں لگائے بیٹھے ہیں، گرپیے ادھار لینے کے لئے کوئی آنے والانہیں ہے۔ انہوں نے تقریباً ہر طبقہ سے تعلق رکھنے والے کا ذکر کیا ہے کہ جو حالات کا مارا ہوا ہے۔

یہاں تک کہ طوائفیں بھی اس بدحالی کا شکار ہیں۔ کیونکہ ان کی سر پرتی بھی امراء کا طبقہ ہی کیا کرتا تھا۔ نظیر اکبڑا بادی نے جب ان کا ذکر کیا تھا تو انہوں نے اس طبقہ کی محرومیوں کا کھلے عام ذکر کیا۔ لیکن انہیں خبرنہیں تھی کہ ان کی شاعری کوم تب کرنے والے مولا ناعبدالباری آئی ہوں گے، انہیں شہرآ شوب کے اس حصہ میں اس قدر فحاشی اورغریا نی نظر آئی کہ جگہ قطے لگا کرشعر کو پورا کیا ہے۔ اب بیقار ئین کی ذہانت پر ہے کہ وہ ان خالی عظر آئی کہ جگہ جگہ نقطے لگا کرشعر کو پورا کیا ہے۔ اب بیقار ئین کی ذہانت پر ہے کہ وہ ان خالی عبروں کو پُرکریں اور دیکھیں کہ ان میں اور نظیر اکبر آبادی میں کیا فرق ہے۔ اگر مولا ناکو گوں کے اخلاق کا خراب ہونے کا اس قدر خطرہ تھا تو انہیں دوسرا کام کرنا چاہئے تھا۔ بوش میں کہا تھا کہ ہمارامعا شرہ ابھی تک نابالغ ہے۔

اٹھار ہویں صدی کی ہندوستانی ساج کی ادھوری تصویر ہمیں نظیر اکبر آبادی کے ہاں ملتی ہے۔ ہندوستان میں مسلمان معاشرے کا المیدیتھا کدان حالات کو بیان کرنے والے، ان برنو حداور ماتم کرنے والے توسیحے، مگران کا تجزیہ کرنے والے نہ تھے۔

جب بھی کسی ساج میں سیاسی ،معاشی اور ساجی مسائل پیدا ہوتے ہیں ، تو ان پرغور وفکر
کرنے والے مفکر ،فلسفی اور ساجی علوم کے ماہرین ہوتے ہیں۔ گر ہمارے ہاں ان پرغور
کرنے والے شاعر اور علماء ہوتے ہیں۔ اسی وجہ سے اٹھار ہویں صدی میں جو پچھشالی
ہندوستان میں ہور ہا تھا ، ان حالات پرشہر آشوب لکھے جا رہے تھے ، اور عام لوگوں کی
حالت زار کو بیان کیا جارہا تھا۔

شاعروں اورعلماء دونوں کے ہاں جس بات پرزور دیا جار ہاتھا، وہ دنیا کی بے ثباتی پر تھا۔لوگوں کواس بات کی تنییبہ کی جاتی تھی کہوہ اس دنیا سے دل نہ لگا کیس، اوراگلی دنیا کی فکر

کریں،بقول نظیرا کبرآ بادی

سب ٹھاٹھ پڑا رہ جاوے گا جب لاد چلے گا جہارا بیدوارنگ امیر وغریب دونوں کے لئے تھی، اور یہ بچھ لیا جاتا تھا کہاس ڈراورخوف سے شاید معاشرہ سدھرجائے گا۔اگل دنیا کاخوف انہیں ایماندار، پاک اور صالح بنادے گا۔ گراس پندونسیحیت کے نتائج پنہیں نکلے۔

دیکھا جائے تو آج اورا ٹھارہویں صدی کی اس سوچ میں کوئی فرق نہیں آیا ہے۔ہم آج بھی شاعروں اورعلاء کے سحر میں جتلا ہیں۔ساجی علوم کے ماہرین، اور مفکروں وفلسفیوں کی غیر موجودگی میں ہمارے مسائل کا تجزیہ کرنے والے ہم نہیں، بلکہ دوسرے ملکوں کے اسکالرز ہیں،اورہم ان کے تجزیوں میں اپن تصویر دیکھتے ہیں۔

## گلبدن بيگم: بحثيت مورخ

عہدوسطی کی تاریخ نولی میں دو پہلو بہت اہم ہیں۔اول ہمورخ بادشاہ اوراس کے در بار کومرکز بنا کر تاریخی واقعات کواس کے تناظر میں دیکھتے ہیں، چونکدان میں سے اکثر در بار کے ملازم ہوتے تھے اس لئے ان کی تاریخ نولی میں حکمرانوں کے کارنا ہے،ان کی تحریف وتوصیف ہوتی تھی۔اگر چہاس میں دوسرے واقعات کا بھی ذکر ہے، گر وہ خمنی ہے۔عام لوگ اس تاریخ نولی میں عائب ہیں۔

اس تاریخ نولی کا دوسرااہم پہلویہ ہے کہ اسے مردوں کے نقطہ نظر سے لکھا گیا ہے چونکہ لکھنے والے بھی مرد ہوتے تھے،اس لئے مردان کی تاریخ کامحور ہیں۔اس وجہ سے جنگوں اور جنگی کارناموں کو بہت بڑھا چڑھا کر پیش کیا گیا ہے۔مردوں کی بہادری اور شجاعت کے قصے،اوران سے متعلق روایات کورو مانوی انداز ہیں لکھا گیا ہے۔سیاس تاریخ میں عور تیں تقریباً غائب ہیں،اگران کا ذکر ہے بھی تو مالی غنیمت ہیں، سلم کے لئے ان کو میں تقریباً غائب ہیں،اگران کا ذکر ہے بھی تو مالی غنیمت ہیں، سلم کے لئے ان کو میلوتخد دینے ،اورمردوں کی تالع داری کرنے کا ہے۔

جن چند عورتوں کا ذکر ہے تواس طرح کے وہ اقتدار کے بعدا پی نسوانیت کوخم کرکے مردوں کی طرح ہو گئیں، جیسے رضیہ سلطانہ کے بارے میں ذکر ہے کہ وہ مرداندلباس پہنتی تھی، گھڑسواری کرتی تھی، اور مردوں کی طرح طور طریق اختیار کرلئے تھے یا پھر عورتوں کا ذکر ہے تو بطور سازشی، اور فریبی کہ جنہوں نے مردوں کو گھراہ کیا۔

عہد مغلیہ میں، مغل شاہی گھرانے کی عورتوں کے بارے میں، ہربنس کھیانے اپی
کتاب مغلز آف انڈیا (Mughals of India) میں لکھا ہے کہ مغلوں کے ابتدائی دور
میں ان کی عورتیں بہت آزادتھیں، اوررزم و ہزم میں برابر کی شریک ہوتی تھیں۔ گرا کبر کے
آتے آتے روایات بدل گئیں۔ ہندوستانی کلچر کے تحت شاہی خاندان کی عورتوں پر پابندی
لگتی چل گئی اور مغل حرم'' شبستان اقبال' میں تبدیل ہوگیا کہ جس کے اردگر درا جبوت سپاہی
پہرہ دیتے تھے۔ عورتوں کے آنے جانے کے بارے میں قوانین بنادیئے گئے۔ ناموسِ حرم
کا تصوراس قدرا بھرا کہ مغل عورتیں نظروں سے غائب ہوگئیں۔ مورخ ان کا ذکرا شاروں
اور کنایوں میں کرنے گئے۔

گلبدن بیگم، جو بابر کی بیٹی تھی، انہوں نے اکبر بادشاہ کی فرمائش پر''احوال ہمایوں بادشاہ ''تحریر کی۔ایک لحاظ سے بیان کی یا دداشتیں ہیں۔چھوٹی عمر میں انہوں نے بابر بادشاہ کے عہد حکومت کود یکھا، اور پھر ہمایوں کے پورے عہد کا حال بیان کیا ہے۔ان کی تاریخ کی اہمیت بیہ کہ انہوں نے مخل خاندان، اور گھر بلوزندگی کے بارے میں لکھا ہے۔ بیوہ پہلو ہی تھودر بارے میں لکھا ہے۔ بیوہ پہلو ہے کہ جودر بارے مورخوں کی نظروں سے او جھل تھا۔اگر چہانہوں نے ہمایوں وشیرشاہ کے درمیان ہونے والی جنگوں، اور کا مران کے ساتھ ان کے معرکوں کا حال لکھا ہے، گر بیہ برسمیل تذکرہ ہے۔ ان کا اصل موضوع مغل خاندان کی گھریلوزندگی اور اس کی سرگرمیاں ہیں۔ بادشاہ اور ان کے گھر کی عورتوں سے تعلقات کاذکر ہے۔

پک نک، دعوتیں، جشن اور تہواروں کا ذکر ہے۔ جس کی وجہ سے اس عہد کی ثقافتی تاریخ اوراس کے پہلوا بھر کر آتے ہیں۔

اس لحاظ سے گلبدن بیگم نے عہد وسطیٰ کی تاریخ نو لیم کے دونوں پہلوؤں کونظرا نداز کیا ہے لینی جنگ و جدل اورقل و غارت گری، اور مردانہ بہادری و شجاعت کی جگہ ان کی تاریخ میں عورتوں کی دکشی اور رعنائی ہے۔ دوسر سے ان کی تاریخ مردانہ نقطہ نظر کے بجائے عورتوں کے نقطہ ،نظر سے کہھی گئی ہے، جو گھریلو زندگی میں مسرت،خوثی اور اطمینان کو دیکھنا چاہتی ہیں۔ جواقتد ار اور طاقت کے حصول کے خلاف، اہل خاندان کو آپس میں جڑا ہوا دیکھنا جاہتی ہیں۔

گلبدن نے عورتوں کے جونام دیئے ہیں،ان سے بھی مغل دربار کے کلجر کا اندازہ ہوتا ہے،ان ناموں میں گل رنگ،گل رخ،گل چہرہ، دلداراور سلطان بیگم، ماہم بیگم اور بیگا بیگم، بیتمام نام ایرانی اور وسط ایشیا کے کلچر سے تعلق رکھتے ہیں،ان میں عربی اور ندہبی نامنہیں ہیں۔

مغل حکمراں، خاندانوں کی عورتوں کا بے حد خیال رکھتے تھے۔اس کا ذکر کرتے ہوئے گلبدن بیگم نے لکھا ہے کہ ہندوستان کی فتح کے بعد کابل سے 96 خواتین آگرہ آئیں تو باہر بادشاہ نے ان کی رہائش کے لئے انہیں محلات دیئے اور گذارے کے لئے وظا نف مقرر کئے۔

بابرکا بید دستورتھا کہ وہ ہر جمعہ کو ہزرگ خواتین کی خیریت دریافت کرنے جاتا تھا۔ ایک بار جب موسم شخت گرم تھا۔اسے کہا گیا کہ اس موسم میں نہ جائے تو اس نے جانے پر اصرار کیا، تا کہ خواتین کو نہ جانے پر مایوی نہ ہو۔

اسی طرح ہمایوں کا بھی دستورتھا کہ وہ خاندان کی عورتوں کے گھروں پر جاتا تھا۔ایک بار جب برگا بیگم نے شکایت کہ وہ اس کے ہاں نہیں آیا،تو ہمایوں نے معذرت کرتے ہوئے کہا کہ وہ افیم کا عادی ہے،جس کی وجہ سے اس پرستی غالب آجاتی ہے۔

گلبدن کی تاریخ سے اس کا بھی اندازہ ہوتا ہے کہ خل خاندان کی عورتیں خاندانی جھٹروں کو دور کرنے اور تصفیہ کرانے میں اہم کردار ادا کرتی رہی ہیں، بلکہ انہوں نے خاندان کے بحرانوں میں مدد کی، اور خاندان کے افراد کوسہارا دیا۔ مثلاً بابر کی بہن خان زادہ بیگم کی مثال ہے، جب بابر سمرقند میں محاصرے میں تھا، اور شیبانی خاں اس پر غالب تھا، اس

وقت اس نے شیبانی خال کے اس مطالبہ کو مان لیا کہ خان زادہ بیگم کی شادی اس سے کر دی جائے وہ بابر کوشہر سے جانے دے گا۔ شیبانی خال کے آل کے بعد جب خان زادہ بیگم واپس آئی تو باہر نے بہت عزت واحتر ام سے اس کا استقبال کیا۔ خان زادہ بیگم نے بعد میں کوشش کی کہ کامران اور ہما یوں کے درمیان صلح کرائیں۔ انہوں نے کامران اور ہندال کے درمیان بھی صلح کرائی۔

گلبدن بیگم نے ہمایوں اور حمیدہ بانو کی شادی کا ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے کہ جب بھکر میں حمیدہ بانو بادشاہ کوان سے محبت ہوگئی۔ انہوں نے جب دوبارہ جمیدہ بانو کوطلب کیا تو اس نے جواب میں کہا کہ بادشاہ کے سامنے پہلی بار آ نا اور آ داب بجالا نا تو درست ہے گردوسری باراس کی ضرورت نہیں ہے۔ جب ہمایوں کی جانب سے شادی کے لئے اصرار ہوا تو حمیدہ بانو نے کہا کہ میں ایسے خص سے کیسے شادی جانب سے شادی کے گریبان تک میراقد ہے۔ اگر چہ بہت لیت وقت کے بعد بیشادی ہوگئ، گراس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس وقت تک عورتوں کو شادی کے بارے میں اپنی مرضی کا اختیار تھا، اور وہ بادشاہ کی درخواست بھی مستر دکر سکتی تھیں۔

بابراور ہمایوں کو ہندوستان آئے ہوئے زیادہ عرصہ نہیں گذرا تھا، گر بابر نے فوراً آگرہ، گوالیار میں محلات اور باغات بنوائے۔ گلبدن بیگم نے شاہی خاندان کی دعوتوں کا حال کصتے ہوئے، ایک دعوت کے بارے میں کصاہے کہ اس میں شاہی خاندان کی عورتیں اپنے اپنے مرتبہ کے حساب سے علیحدہ علیحدہ قالینوں پر بیٹھی تھیں۔ ان میں ہیرے، جوابرات سے بھرے ہوئے طشت تقسیم کئے گئے۔

دوسری جانب بادشاہ کی مہم سے واپسی پرشہر کی آ رائش وزیبائش یا آ کین بندی کا روائے ہوا،مثلاً جب ہمایوں چنار کی مہم سے واپس ہوا، تو اس خوشی میں شہرکو سجایا گیا۔ ماہم بیگم نے ایب دعوت کی جس میں 70 ہزار لوگوں نے شرکت کی۔ اسی طرح ہندال کی شادی کے جشن میں دعوتوں، اور تحفول پرخوب خرج کیا گیا۔اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ ہندوستان کی دولت کو حکمرال طبقول نے ہمیشدا بنی شان وشوکت کے لئے استعال کیا۔

گلبدن نے اپنی کتاب میں ثقافتی سرگرمیوں میں عورتوں کی شرکت کی تفصیل دی ہے۔عورتیں نہ صرف گھر بلوتفر بحات میں حصہ لیتی تھیں، بلکہ گھڑ سواری کرتی تھیں، چوگان کھیلتی تھیں،شکار کی مہم پر جاتی تھیں اور جنگی مہمات میں بادشاہ کے ہمراہ ہوتی تھیں۔

گلبدن کے ہاں اس پرافسوں اور تاسف کا اظہار ہے کہ ہمایوں اور اس کے بھائیوں میں میں لڑائی جھگڑے دہے، خصوصیت سے کامران ہمیشہ فساد پر آ مادہ رہا، اس ایک تصادم میں اس کا بھائی ہندال مارا گیا۔ اس لئے وہ جنگ کی حامی نظر نہیں آتی ہے۔ جنگ عورتوں کے لئے ایک بھیا تک عمل ہے کہ جس میں ان کے بھائی ہثو ہراور دشتے دار مارے جاتے ہیں۔ اس لئے وہ جنگ سے نفرت کرتی ہیں، یہی جذبات ہمیں گلبدن کے ہاں ملتے ہیں۔ اس لئے وہ جنگ سے نفرت کرتی ہیں، یہی جذبات ہمیں گلبدن کے ہاں ملتے ہیں۔

گلبدن بیگم نے بڑی عمر پائی ،اکبر کے ابتدائی عہد میں بیرم خال کےخلاف جوسازش ہوئی اس میں بی بھی شریک تھیں ، بعد میں حمیدہ بانو کے ہمراہ حج کے لئے گئیں ، اور بھر پور زندگی گذاری۔احوال ہمایوں بادشاہ کی تحریر سادہ اور دککش ہے ، واقعات کو بہت عمدگی کے ساتھ ،گراختصار سے بیان کیا گیا ہے۔

اس کاانگریزی ترجمه مسٹر بیورج نے کیا ہے۔ار دومیں دوتر جے ہیں ،ایک عثان حیدر مرزا کا ہے دوسرارشیداختر ندوی کا ہے۔

کتاب کے آخری صفحات غائب ہیں، گرشاید مرزا کا مران کی سزا کے بعد، زیادہ واقعات بیان بھی نہ ہوئے ہوں۔

اس کتاب کی مغل تارخ نو لیی میں بیا ہمیت ہے کہ بیا لیک شنبرادی کی کھی ہوئی تاریخ ہے جس نے واقعات کا خود سے مشاہدہ کیا ہے، یا معتبر راویوں سے سنا ہے۔لیکن اس کی تاریخ کا دائر ہ شاہی خاندان کے گرد ہی گھومتا ہے،اورانہیں واقعات کا تذکرہ کرتی ہے کہ جو

شاہی خاندان ہے متعلق تھے۔

لیکن اس کی اہمیت سے ہے کہ اس میں مغل ساجی وثقافتی رحجانات کے بارے میں پیۃ چلتا ہے۔ ادب آ داب کے بارے میں، بزرگ خواتین کے احتر ام کے بارے میں، زیب وزینت اور آ راکش میں ان کے ذوق جمال کے بارے میں ۔

اس سے یہ بھی اندازہ ہوتا ہے کہ اگر چہان کی سرگرمیاں محدود تھیں ، مگرعورتوں نے اس محدود دائر ہے میں رہتے ہوئے ،اپنے لئے تفریح کے مواقع پیدا کر لئے تھے۔

احوال ہمایوں بادشاہ، اس عورت کی کھی تاریخ ہے، جو تاریخ کوعورتوں کی نظر سے دیکھتی ہے اور بیان کرتی ہے۔ یہی اس کی اہم خصوصیت ہے۔

# اكبر، كيا واقعي مغلِ اعظم تھا

ایک نظریاتی ریاست میں تاریخ نویسی حقائق کوتو ژمروژ کرپیش کرنے کا آلہ بن جاتی ہے۔ چونکہ پاکستان دوقو می نظریے کی بنیاد پر وجود میں آیا تھااس لئے مورخین نے تاریخی بنیادوں پر پاکستان کا جواز تلاش کرنے کی کوشش کی۔ ہندومسلم جدا گانہ شخص کی بنیادیں تلاش کرنے کا بیڑا سب سے پہلے آئی ایچ قریثی نے اٹھایا۔ اُن کے بعد معین الحق اور الیں ایم اکرام نے اپنی تحریروں میں اس نظریے کا تاریخی جواز پیش کرنے کی کوشش کی۔ان مورخین نے برصغیری تاریخ کودوقو می نظریے کے تناظر میں پیش کیااور اُن تاریخ نویسوں پر کڑی تنقید کی جو برصغیر میں ہندومسلم یگانگت کا پر جار کرتے تھے۔اس سلسلے میں انہوں نے ا کبر کو خاص طور پرنشانه بنایا کیونکه اس نے ہندوؤں سے اتحاد قائم کیا تھا اور اُنہیں انتظامی عہدے دیئے تھے،اوراس طرح مسلمانوں کی بلاشرکت غیرے بالا دی کومتا تر کیا تھا۔ آئی ایچ قریش نے اپنی کتابوں میں لکھا کہ''ا کبرنے مسلمان حکمرانوں کی پالیسی کو بالكل بدل ديا \_ گو كەمسلم اب بھى بالا دست تقطيكن اب ہندوستان ايك مسلم رياست نہيں ر ہاتھا۔مسلمان بہت سے گروہوں میں ایک گروہ بن گئے جوریاست اور فوج پر قابض تھے۔ اكبرنے اپنى حركتول سے اسلام كوكمزوركرديا تھا۔"

الیں ایم اکرام نے لکھا ہے کہ' ہندومسلم یکا نگت کے لئے اکبر کی کوششوں کو نا کام ہی ہونا تھا کیونکہ اسلام اور ہندومت بہت مختلف تھے اور دونوں کے ماننے والے بھی ضم نہیں

ہونا حاہتے تھے۔''

۔ شخ اے رشید نے لکھا ہے کہ''شروع میں توابیالگا کہ ہندوبھی اسلام کے لئے تلوارا ٹھا رہے ہیں لیکن جلد ہی معلوم ہو گیا کہ بیتلوار ہمیشہ اسلام کے مفادمیں نہیں اُٹھے گی۔''

لیکن ایک مورخ جس نے اس تجزیے کولاکارتے ہوئے اکبر کے متعلق ایک نیا تناظر پیش کیاوہ احمد بشیر تھے۔ جوسندھ یو نیورٹی میں تاریخ کے پروفیسر تھے۔ انہوں نے اُنیس سو سرٹھ میں اکبر پر ایک کتاب کھی اور آئی آئی قریش اور ایس ایم اکرام کے خیالات سے اختلاف کیا۔ تقییم یہ کتاب زیادہ تر اسکالروں کی نظروں سے اوجھل رہی اور وسیع طور پر تقسیم نہیں گئی۔ حال ہی میں اس کتاب کوایک ہندوستانی ناشر نے شائع کیا ہے جس سے اکبر کے بارے میں مختلف نقطہ فظر سامنے آتا ہے۔

احمد بثیر کے مطابق اکبر کی راجپوت پالیسی کا ندہب سے کوئی تعلق نہیں تھا۔ اس نے میں پائی تھی جب وہ خاصا فدہبی بھی تھا۔ تاہم اس نے محسوس کر لیا تھا کہ اچھے تعلقات ریاست کے لئے بہت اہم شخے۔ راجپوت شنرادی سے اس کی پہلی شادی کسی زورز بردی کا نتیج نہیں تھی۔ بلکہ اُس نے راجپوت خاندانوں کومنل انتظامیہ میں شامل کرلیا تھا۔ اکبر نہ صرف اُن کی شاہی خاندان کی طرح عزت کرتا تھا بلکہ ان سے برابری کا سلوک بھی کرتا تھا۔

اکبراُن کے محلات میں جاتا اور مختلف اوقات میں اُن کی خدمات کے صلے میں انعام دیتا تھا اور ان پر شک و شبہبیں کرتا تھا۔ اُنہیں شاہی حرم کی گرانی کا کام سونیا گیا تھا۔ درار ککومت سے اپنی غیر حاضری کے دوران اکبر نے راجہ بھگوان داس کو اپنا نائب مقرر کیا اور اسے افغانستان کا گورز بھی بنایا۔ مان شکھ کوسات ہزار سپاہیوں کا منصب دار بنایا گیا جبکہ بیع ہدہ صرف شنر ادوں کے لئے مخصوص تھا۔ راجپوتوں نے بھی اپنی ذمہ داری نبھائی اور مغل سلطنت کی توسیع کے لئے جنگیں کیں۔

دیگر ہندوراجاؤں کی جانب بھی اکبر کی پالیسی اُنہیں اپنازیر نگیں بنانے کی نہیں تھی بلکہ انہیں اپنی حکومت کا حصہ بنا کراپ امراء میں شامل کرنے کی تھی۔ ٹوڈرمل کو دیوان یا وزیر مالیات بنا کراپ دستِ راست کا درجہ دیا۔ تمام عہدے الجیت کی بنیاد پر ہندوؤں اور مسلمانوں میں مساوی طور پر کھولے گئے۔''اگر ہندومسلمانوں کے ماتحت کام کررہے تھے تو مسلمان بھی ہندو جرنیلوں کے تحت الزرہ بھے ،اوروہ سب ایک ہی شہنشاہ کے خدمت گذار سے ایک بی شہنشاہ کے خدمت گذار بھی رہے ایس باہمی بھا گئت پیدا کر دی تھی کہ ہندواور مسلم بڑی ہم آ ہنگی کے ساتھ رہ بھی رہے تھے۔ اکبر نے ایس باہمی بھا گئت پیدا کر دی تھی کہ ہندواور مسلم بڑی ہم آ ہنگی کے ساتھ رہ بھی رہے تھے۔وہ سب افسر بھی تھے اور ماتحت بھی اور خلوت میں بھی شہنشاہ کے ساتھ تھے۔''

ا کبرکاسب سے بڑا کارنامہ پیتھا اُس نے ہندوستانی ثقافتی روایات پربنی ایک مشتر کہ ثقافت تشکیل دی۔ وہ مہا بھارت اور رامائن جیسے رزمید داستانوں میں گہری دل چھی لیتا تھا اور جنہیں اس نے ترجے کرائے۔

ا کبر ہندو حکیموں کو بھی اپنے دربار میں رکھتا تھا اور ہندوستانی موسیقی ہے اُسے بہت رغبت تھی۔وہ ہندومصوروں کی سرپرسی کرکے انہیں تمام سہوتیں بھی فراہم کرتا تھا۔

ا کبر کے دربار میں دیوالی، ہولی اور دسہرے جیسے ہندوتہوار بڑی شان وشوکت سے منائے جاتے تھے۔اس نے ہندوستان کی اس روایت کوبھی اپنایا جس کے مطابق حکمرانوں کوسونے چاندی اور دیگراشیاء کے مقابل تول کروہ چیزغریوں میں بانٹ دی جاتی تھی۔

ا کبرتمام مذہبی اور ذات پات کے تعقبات سے بالاتر ہوکر خود کوتمام ہندوستانیوں کا بادشاہ بجھتا تھا اور اس نے دراصل مخل درباو کو ہندوستانی دربار میں بدل دیا۔ وہ موقع پرتی کے بجائے تھیقی ہم آ ہنگی پیدا کرنے کا قائل تھا۔ اس نے اپنی ریاست میں مذہب کوایک طرف رکھ دیا تھا۔ جس کے نتیج میں اُس کی پالیسی مثبت تھی نہ کہ منفی جیسا کہ پچھ پاکتانی مورخ اپنے تجزیوں میں بتاتے ہیں۔ اس پالیسی نے مغل ریاست کو اتنامضبوط بنادیا کہ اس نے سترہ سوسات تک تمام خطرات کا مقابلہ کیا اور اور نگ زیب کی حرکتوں کے باوجود اتنا عرصہ برقر ارد ہی۔

ا کبر کے دورِ حکومت میں ہندو اور مسلمان نہ صرف خود کو محفوظ سمجھتے تھے بلکہ شہنشاہ کو ہندور عایا مہا بلی یعنی طاقت ور کہہ کر یکارتی تھی۔

احمد بشیر کے مطابق'' تاریخ میں اکبر نے رواداری اور تمام رعایا کی مساوی شہریت کے علاوہ اہلیت کے اعتراف اور تمام عہدول کے لئے سب کومواقع فراہم کئے۔''

(ترجمه: ڈاکٹر ناظرمحمود)

## اكبركامقدمه

انیسویں صدی کے وسط میں جب مسلمانوں کا جداگانہ شعور نمودار ہواتو کچھ مسلمان اسکالروں نے قرونِ وسطی کی ہندوستانی تاریخ کی شکیلِ نوکی۔

مغلوں کے زوال کا تجزیہ کرتے ہوئے پہلے تواسے ہندوؤں پرمسلمانوں کے اقتدار کے طور پر پیش کیا گیا اور پھراس کے انحطاط کی وجہ ہندو۔ مسلم ثقافت کے اختلاط کو قرار دیا گیا۔ خصوصاً اکبر پرالزام لگایا گیا کہ اُس نے راجپوت شنم ادیوں سے شادیاں کر کے مغلوں کے خون کو آلودہ کیا، اور یہ کہ جب اکبر نے ہندوؤں کو اعلیٰ انتظامی عہدوں پر فائز کیا تواس سے مسلم برادری ہیں بیگا تی کا احساس پیدا ہوا اور مغل اقتدار کی جڑیں کھو کھی ہوگئیں جس سے بالآ خرمسلم اقتدار ذوال پذیر ہوا۔

انیسویں صدی کے اواخر میں ایم اے اوکالج علی گڑھ میں بیسوال خاصا زیر بحث آیا کہ مغلوں کے زوال کا اصل ذمہ دارا کبرتھا یا اور نگ زیب۔ اور پھر چندار دواخباروں میں مضامین لکھ کر اکبر پر الزام لگایا گیا کہ اُس کی راجپوت پالیسی نے مسلم تشخص کو نقصان کہ چپایا۔ اس بحث میں مسلمان مورخ دو حصوں میں بث مجے۔ اُنیس سوسینتالیس میں تقسیم ہند کے بعد پاکتان میں اکبرکو تقید کا نشانہ بنایا جانے لگا کیونکہ اس کے سیاسی و فرجی خیالات دوتو می نظر بے سے میل نہیں کھاتے تھے۔

دراصل اكبرى مغل سلطنت كااصل باني تقارجب وه بادشاه بنا تواس كوبهت محدود

اور غیرمتیکم اقتدار ملاتھا جس بیل سیای و معاشی توازن نہیں تھا۔ اُس نے سامراجی
پالیسی اپناتے ہوئے اپنے اقتدار کو وسعت دی اور اس بات کو سمجھا کہ اس کی بیں حکومت
لوگ بہت سے فدہی اور نسلی گروہوں سے تعلق رکھتے ہیں۔ اس لئے اس نے اپنی
انتظامیہ کے دروازے ہرقابل اور ذہین فخص پر کھول دیئے اور بڑی کامیا بی سے اچھے،
مستعداور پیشہ ورافسر لے کر اپنی سلطنت کو متحکم اور مضبوط بنایا۔ اُس نے فدہب کے
بارے میں ''صلح کل'' کے نظریے کو اپنایا اور غیر مسلموں پر جزیہ بھی ختم کیا اور ہندو
بارے میں 'نسلے کل'' کے نظریے کو اپنایا اور غیر مسلموں پر جزیہ بھی ختم کیا اور ہندو
باتریوں سے فہبی محصول لین بھی بند کر دیا۔ اُس نے ہندو اور مسلمانوں کے درمیان
امریان کی کوشش کی اور انہیں مساویا نہ طور پر برابر لانے کی کوشش کی۔
جب علاء نے اس کے داست میں رکاوٹیں ڈالنے کی کوشش کی توا کبرنے ان سے چھٹکارا
حاصل کر کے دیاست اور نہ ہب کو جدا کردیا۔

اکبرکا سب سے بڑا کارنامہ بہتھا کہ اس نے ریاسی اداروں کوتھیر کیا اور حکومتی معاملات چلانے کے لئے بڑی تعداد میں محکے بنائے۔ ابنا تخلیقی ذہن استعال کرتے ہوئ اُس نے اپنی حکومت میں اضافہ بھی کیا اور بغاوتوں کوبھی کچلا۔ اس کے درباری مورخ ابوالفصل نے آئین اکبری میں حکومتی محکموں کی تفصیلات دی ہیں مثلاً کلسالی ،خطاطی، مصور ی ،سامان حرب ، عمارات ، کتب خانے ،خزانے ، اور لشکری محکے شامل ہیں۔

ا کبرنے بڑے منظم طور پرشاہی محکمہ جات کی تفکیل کی جن میں قالین بافی ،عطریات، مطبخ (باور چی خانے)،لباس سازی اور آبدار خانے (مشروبات) شامل تھے۔اس نے ہاتھیوں پر بھی خاص توجہ دی اور ساتھ ہی گھوڑے، خچر،اونٹ وغیرہ کی افزائش اور دیکھ بھال کا بھی بندوبست کیا۔

دربار میں اس نے آ داب کے سلیقے لا گو کئے تا کہ دربار کا ماحول بارعب رہے۔ای نے اپنے امراء کو جا گیریں اور خطابات دینے شروع کئے جو ان کی کارکردگی کے مطابق ہوتے تھے۔ ہر محکے میں اس نے اہل افسر بھرتی کئے اور روز مرہ کے معمولات کی ذاتی طور پر جانچ پڑتال شروع کی۔

خربی معاملات میں وہ خود سپائی جانے میں دل چھی رکھتا تھا اور مختلف غداہب کے علاء سے بحث مباحث سے لطف اٹھا تا تھا گراس نے غدہب کوسیاست پراثر انداز نہ ہونے دیا۔ احمد بشیر نے اپنی کتاب 'اکبر مغل اعظم' میں درست لکھا ہے کہ 'اسے بچ کی تلاش تھی اور وہ پیغیبروں اور ولیوں سے منسوب مجزاتی طاقتوں کے بارے میں جانتا چاہتا تھا۔ وہ بچ کی تلاش بسود ٹابت ہوئی۔ تاریکی میں بچ کی تلاش بسود ٹابت ہوئی۔ تاریکی میں اسے کہیں روشنی نظر نہ آئی تو اُس نے خود اپنا طریقہ وضع کرلیا۔ معلوم نہیں اس سے اُسے کتنا فا کدہ ہوا البتہ بیضرور کہا جا سکتا ہے کہ وہ اپنی تلاش میں مخلص رہا۔' اس کے نئے فرقے کو الوافضل ''آئین رہ نمونی'' کہتا ہے بعنی راہ دکھانے والے اصول۔

(ترجمه: ڈاکٹر ناظرمحمود )

#### اندرونی باربیرین

ئسى بھى قوم ميں تهذيبى رويئے، ثقافتى قدريں ،اخلاقى اقدار ،ادب آ داب وشائشكى ، زبان وبیان کی دکشی اس وقت نشو ونمایاتی ہے جب اس میں معاثی خوش حالی مواور سیاسی استحام ہو،کین تہذیب اور کلچر کی بینشو دنما اورتر تی غیرمساوی ہوتی ہے۔طبقہ اعلیٰ کے افراد کلچر کی بنیادوں پرخود کو دوسر بے طبقوں سے علیحدہ اورمتازر کھتے ہیں۔اس لئے ایک ہی معاشرہ میں تہذیب لوگوں کو قسیم کردیتی ہے، اس میں طبقد اعلیٰ کے لوگ مہذب اور متمدن ہوجاتے ہیں ۔ جب کردوسرے طبقے غیرمہذب اور بار بیرین (Barbarians)۔ یونانی این تهذیب برفخر کرتے تھے اور دوسری اقوام کوایے مقابلہ میں باربیرین یا وحثی کہا کرتے تھے۔اس بنیاد پر ہرمعاشرے میں ایک طرف اہل اقتد اراورصاحب ثروت لوگ مہذب ہوتے ہیں جب کہ نچلے طبقوں سے تعلق رکھنے والے داخلی بار بیرین ہوجاتے ہیں۔ ان دومتضا دطبقوں میں بھی نہ ہباور مجھ نسل ،اور قوم پرتی کے نام پرایک کمزورا تحاد ہوتا ہے۔لیکن جب معاشرہ معاثی بدحالی کا شکار ہواور سیاس طور پرعدم استحکام ہوتو بیطبقاتی تضادات الجركرسامنية تے ہيں،اس ونت وہ كمزوررشته جو مذہب،زبان بسل اورقوم يرتى کا ہوتا ہے وہ ٹوٹ جاتا ہے اور دونوں کے درمیان بھی سرد جنگ اور بھی خوں ریز فسادات شروع ہوجاتے ہیں۔ہمارے سامنے، تاریخ میں اس کی کی مثالیں ہیں۔

رومن امیائز ایک طاقتوراوروسی امیائرتقی گراس کے اندرونی باربیرین یا غیرمہذب

لوگوں کی تعداداس وقت بڑھتی گئی کہ جب اس میں جنگ میں پکڑے ہوئے قید یوں کو بطور غلام لایا گیا اور ان سے محنت و مشقت کے کام لینا شروع ہوئے۔ دوسری طرف کسانوں کا طبقہ تھا جوروی امراء کے لئے کام کرتا تھا اور خود زندگی کی آسائٹوں سے محروم رہتا تھا۔ روی معاشرہ میں ایک وقت وہ آیا کہ جب غلاموں کی تعداداس قدر بڑھ گئی کہ روی امراءان سے خوف زدہ رہنے گئے، کیونکہ وہ ان کے گھروں سے لے کر ہر پبلک مقام پر تھے۔ اس لئے ان کی مزاحمت کوفی کی طاقت اور تشدد سے دبایا گیا۔ یہ اصول تھا کہ اگرکوئی غلام اپنے آتا تھا کے خلاف سازش میں پایا جائے، تو اس جرم میں نہ صرف وہ بلکہ خاندان کے متام غلاموں کوئی کر دیا جاتا تھا۔ لیکن یہ تشدد غلاموں کی بغاوتوں کو نہ روک سکا اور جب میں بغاوت ہوئی تو اس نے روی امیا کرکو ہلاکر رکھ دیا۔

اس لئے جیسے جیسے محروم طبقے کی تعداد بڑھتی گئی، اور مراعات یا فتہ اپ ہی خول میں سمنتا چلا گیا، اس طرح سے رومی معاشرہ کمزور ہوتا چلا گیا۔ جب غلاموں اور کسانوں کوان کی محنت کا پھل نہ ملا، تو زراعت میں کی آتی چلی گئی۔ امراء کے مالی ذرائع کم ہوتے چلے گئے اور جب جرمن قبیلوں نے رومی امپائر پر حملے شروع کے تو حکمر ان طبقے اپ دفاع میں اکسے اور جب جرمن قبیلوں نے رومی امپائر پر حملے شروع کے تو حکمر ان طبقے اپ دفاع میں اکسے رہ گئے کیونکہ محروم طبقوں کی اکثریت کے لئے اپ دفاع کے لئے کچھ بھی نہیں تھا۔ ان حالات میں رومی امراء شہروں کو چھوڑ کرا پئی دیباتی حویلیوں میں چلے گئے اور شہروریان میں ماریش باتی رہ کئیں، جوتے چلے گئے، یہاں تک کہرومی امپائر کی علامات کے طور پران کی عمارتیں باتی رہ کئیں، جوان کے دال کی داستان بیان کررہی تھیں۔

اس زوال کے ساتھ ہی طبقہ اعلیٰ کی تہذیب اور کلچر بھی ماضی کا حصہ ہو گیا۔ رومی امپائر کے اس زوال میں اندرونی اور ہیرونی بار ہیرین دونوں کا ہاتھ تھا۔ اس کی فوجی طاقت وقوت بھی ان دونوں کے دباؤ کے تحت خود کو شکست سے نہ بچاسکی۔ اس لئے اندرونی خلفشار اور تضادات کسی بھی ساج کواس حد تک کمزور کردیتے ہیں کہ غیر ملکی حملوں سے دفاع کرنا ناممکن ہوجا تا ہے۔

اس کی دوسری مثال ہندوستان میں مغلیہ سلطنت کی ہے۔ اٹھارہ ویں صدی کے آتے آتے اس میں اندرونی بار بیرین کی تعداد بڑھتی گئی، یہاں تک کہ مرہنے، جائے، سکھاور روہیلوں نے اس کے چاروں طرف سے حملے کر کے اس کی مرکزی حیثیت کو اس قدر کمزور کر دیا کہ خل بادشاہ برائے نام رہ گیا اور مغل اشرافیدا پی بوسیدہ حویلیوں میں مقید ہوکررہ گئی۔ نا درشاہ اور احمد شاہ ابدالی کے حملوں نے اس کی معیشت اور سیاست دونوں کو تباہ و بر باد کر دیا۔

جب بھی معاشرہ سیاسی، معاشی اور تہذیبی طور پر پس ماندہ ہوتا جاتا ہے تو اس طرح
سے اس کی اخلاتی قدریں بھی گرتی جاتی ہیں۔ لہذا اٹھار ہویں صدی میں ہم تشد داور دہشت
گردی کی عبرت ناک مثالیں دیکھتے ہیں۔ تخت وتاج کی جنگوں میں لوگوں کا سفا کا خطور پر
قتل ہوتا ہے۔ مخالفوں کی لاشوں کو ہاتھی کی دم سے باندھ کر گلیوں اور سر کوں پر گھمایا جاتا
ہے، لاشوں کو چورا ہوں پر بطور نمائش لئکا یا جاتا ہے۔ لوگوں کو ان کے گھروں سے گھیدٹ کر،
ان کے خاندان کے سامنے ذرج کیا جاتا ہے۔ نادر شاہ اور احمد شاہ ابدالی لوگوں کو اذبیتی
دے کران کی دولت جھیاتے ہیں۔ لوگوں کا قتل عام کیا جاتا ہے۔ اس بے رحمانہ اور سفا کی
کے ماحول میں انسانیت دم توڑ دیتی ہے۔

جب انگريز آت بين تو ملك كادفاع كرنے والے كم بى بچتے بين۔

ٹاریخ کاسبق یہ ہے کہ جب بھی مراعات یا فتہ اور محروم طبقوں میں فاصلے بڑھ جاتے ہیں تو وہ تہذیب و تدن کوشکتہ اور کمزور کرتے ہیں۔ جب ایک سلطنت میں قو موں کے حقوق غصب کئے جاتے ہیں تو وہ اپنے حقوق کے لئے مرکز پر حملے کر کے اسے کمزور کرتی ہیں جس کے نتیجہ میں ملک کی سرحدیں بدل جاتی ہیں۔

اس تاریخی تناظر میں جب ہم پاکستان میں مذہبی انتہا پیندی، بنیاد پرسی اور دہشت گردی کا مطالعہ کرتے ہیں تو اس کی وجوہات کا ہم تجزیہ کر سکتے ہیں۔ پاکستان کے قیام سے لے کرآج تک یہاں معاشی ترقی غیرمسادی رہی ہے۔مراعاتی طبقوں اور محروم طبقوں کے درمیان روز بروز فاصلے بڑھتے چلے گئے ہیں۔ یہاں تک کہ مراعاتی طبقوں نے دوسروں کے لئے بچھ نہیں چھوڑا۔ تعلیم ،صحت ، رہائش ، غذا ، اورروز گار سے محروم طبقے تہذیب وتدن اور کلچرسے دور ہوتے چلے گئے۔

لہذا جب طبقاتی تضادات ابھرنا شروع ہوئے، تو اس میں محروم طبقوں نے مذہبی انہتا پیندی کو بطور ہتھیار استعال کرنا شروع کیا۔ جب انہیں تمام دنیاوی آ سائٹوں اور سہولتوں سے محروم کر دیا گیا تو ان کے لئے بیسب مذہبی طور پر گناہ اور بدعنوانی کی علامتیں بن گئیں، طبقہ اعلیٰ کا کلچر غیر مذہبی ہوگیا، انگریزی تعلیم کا فرانہ بن گئی، عورتوں کی بے پردگی

مشرقی شرم وحیاء کی ضد ہوگئی ،ان کی پارٹیاں اور دعوتیں عیاثی کی علامت ہوگئیں۔

نه بی انتها پندی نے ان کی محروی کوسهارا دیا۔ ان کے خم و خصہ کو جواز فراہم کیا، ان کی شدت پندی کو درست قرار دیا، اور انہیں ایک ایسے معاشرے کی تشکیل کا سہانا خواب دکھایا کہ جس میں انصاف ہوگا، اور جس میں پاکیزگی اور شرم وحیاء ہوگا۔

ندہبی انہتا پندی کی ان محرومیوں کو بیجھنے کی ضرورت ہے۔ کیونکہ جن چیزوں سے وہ اس دنیا میں محروم رہتے ہیں ، اگل دنیا میں انہیں ان سہولتوں اور آسائتوں کا وعدہ کیا جاتا ہے۔ اس لئے سوال ہے کہ اگران کی بیم محرومیاں اس دنیا میں پوری ہوجا کیں تو کیا پھر بھی وہ ان سے لطف اندوز ہونے کے بجائے انہیں ترک کر کے انہتا پیندی اور دہشت گردی کا راستا اختیار کریں گے؟

برسمتی سے چونکدریاست اپ کردار میں اشرافیہ سے تعلق رکھتی ہے۔ اس لئے وہ اس کے مفادات کا تحفظ کرتی ہے۔ اس لئے کحروم طبقوں کے لئے ریاست کی حیثیت جابر دشمن کی ہے جوان کے حقوق کو خصب کرتی ہے اور ان کو پس ماندگی میں رکھنا چاہتی ہے۔ اس لئے وہ ریاست کوتو ڑنا چاہتے ہیں۔ اس مل میں جمہوری نظام بھی ان کی مدنہیں کرتا کیونکہ تمام سیاسی

جماعتوں پرجا گیرداراور قبائلی سردار قابض ہیں، پارلیمنٹ میں ان ہی کی اکثریت ہے جواس نظام کی تبدیلی کے لئے تیار نہیں۔اس لئے ان کے سامنے سوائے تشدداور دہشت گردی کے اور کوئی راستہ نہیں رہتا ہے۔لہذاریاستی دہشت گردی اور انتہا پیندوں کی دہشت گردی میں ایک تصادم ہوتا ہے، جول وغارت گری ،خوں ریزی ،اور انتشار کی جانب لے جاتا ہے۔

پاکتان میں ہونے والی انتہا پیندی کے تعلق سے اگر ماضی کے واقعات کود یکھا جائے،
تو پیۃ چاتا ہے کہ پس ماندہ اور کم تعلیم یا فتہ محروم طبقوں میں ند بہ کو بطور ہتھیار استعال
کرتے ہوئے مزاحمت کی جاتی ہے۔ کیونکہ اس کے علاوہ ان کے پاس اور کوئی دوسرا متبادل
نظریہ نہیں ہوتا ہے۔ ند بہ انہیں نہ صرف جذبہ اور جوش دیتا ہے، بلکہ وہ ایک خوش آئند
مستقبل کی امید بھی دیتا ہے۔ اس وجہ سے برصغیر ہندوستان کی تاریخ میں اٹھار ہویں صدی
میں مزاحمت تحریک اٹھی جو کسانوں کی مزاحمت کی تحریک تھی، جو ہندوز مینداروں کے خلاف
میں مزاحمت تحریک اٹھی جو کسانوں کی مزاحمت کی تحریک تھی، کسانوں کی بیہ بعناوتیں بھی ہندو
زمینداروں کے خلاف تھیں۔

سید احمد شہید کی جہاد تحریک، جو مسلمانوں کے ان طبقات کی جانب سے تھی کہ جو انگریزی اقتد ارکے بعد اپناروزگار اور مراعات کھو چکے تھے۔ان تینوں تحریکوں میں ندہب کو بطور نظریہ انگریز کیا گار اور مراعات کے پاس اس کے علاوہ اور کوئی متبادل نظرینہیں تھا، اور کہی صورت حال اس وقت پاکستان میں طالبان تحریک کی ہے، یہ ایک پس ماندہ علاقہ سے تعلق رکھنے والے افراد ہیں کہ جن کے پاس اس کے علاوہ اور کوئی دوسر انظرینہیں ہے۔

جب بھی معاشرے میں خوف و ہراس کی فضا ہوتی ہے تو ایسے معاشرے میں تخلیقی صلاحیتوں کا زوال ہو جاتا ہے۔ آرٹ، ادب اور موسیقی بے جان ہو جاتی ہے۔ خوشامد کا کلچر پروان چڑھتا ہے، لوگوں میں مایوی اور ناامیدی کے جذبات پیدا ہوتے ہیں، جوتر تی کی تمام را ہوں کو بند کر دیتے ہیں۔ خوف و دہشت سے ایک آ مراپ اقتدار کو تو طول دے سکتا ہے، مگروہ ملک وقوم کو تباہ کر دیتا ہے۔

#### تشدد كے طریقے

تشددانسانی تاریخ کاایک ایسا گھناؤ نا حصدرہا ہے جس نے معاشروں کی تغییر وتخ یب میں بڑاا ہم کرداراداکیا ہے۔تشدد کی مختلف شکلیں رہی ہیں مثلاً اس کی مدد سے انسانوں نے اپنی بقاء کے لئے غذا بھی حاصل کی اور اپنے تنازع اور جھڑ رے بھی حل کرنے کی کوشش کی۔ انقام لے کرمخالفین سے حساب بھی چکا یا اور ناانصافی واستحصال کے خلاف ریم مل میں کیا۔ شکست خوردہ لوگوں کو محکوم رکھنے کے لئے انہیں پامال بھی کیا اور خوزیز مناظر دیم کے لئے انہیں پامال بھی کیا اور خوزیز مناظر دیم کے لئے انہیں پامال بھی کیا اور خوزیز مناظر دیم کے لئے انہیں پامال بھی کیا اور خوزیز مناظر دیم کے لئے انہیں پامال بھی کیا اور خوزیز مناظر دیم کے لئے انہیں پامال بھی کیا اور خوزیز مناظر دیم کے لئے انہیں پامال بھی کیا اور خوزیز مناظر دیم کے لئے انہیں جانے کے لئے انہیں پامال بھی کیا اور خوزیز مناظر دیم کے لئے انہیں پامال بھی کیا مال کیا۔

ان محتلف پہلوؤں کومدِ نظرر کھتے ہوئے ماہرین نفیات نے بیسوال اٹھایا ہے کہ آیا تشدد انسانی جبلت کا حصہ ہے یا ہے ماحول کی پیداوار ہے۔ سگمنڈ فراکڈ نے اپنی کتاب Civilization and its Discontent میں کلمعا ہے کہ"لوگ شائستہ ہمیں ہیں جو دوستانہ ماحول میں محبت کے متلاثی ہوں اور صرف اپنے دفاع کے لئے حملے کرتے ہوں۔ اس کے برعکس وہ جارحیت کار بحان اپنی جبلت میں لے کر پیدا ہوتے ہیں۔" نتیجہ یہ کہ ایک بڑوی صرف مددگاریا مکن طور پرجنسی تسکین کا ذریعہ بی نہیں ہوتا بلکہ جارحانہ ربحان کی تسکین کا ذریعہ بی نہیں ہوتا بلکہ جارحانہ ربحان کی تسکین کا باعث بھی بن سکتا ہے بینی اُسے ہم نیکا رکے کام میں بھی لینا چا ہتے ہیں۔ جنسی خواہشات کی شکیل کے لئے بھی اور اس کی مرض کے بغیر اس کی ملکیت بھی استعال کرنا چا ہتے ہیں گئیل کے لئے بھی اور اس کی مرض کے بغیر اس کی ملکیت بھی استعال کرنا چا ہتے ہیں اُسے ذیل کر کے بھی ہمیں تسکین ملتی ہے اور اُسے تکلیف پہنچا کوئل کرنے میں بھی یعنی اُسے ذیل کر کے بھی ہمیں تسکین ملتی ہے اور اُسے تکلیف پہنچا کوئل کرنے میں بھی یعنی اُسے ذیل کر کے بھی ہمیں تسکین ملتی ہے اور اُسے تکلیف پہنچا کوئل کرنے میں بھی یعنی اُسے دلیا کہ کے اور اُسے تکلیف پہنچا کوئل کرنے میں بھی یعنی ا

انسان دوسرے انسان کے لئے بھیڑیا ہے۔

ہزاروں سال سے انسان غذا کے لئے جانوروں کو مارتار ہاہے جس کے لئے پُر تشدد ہتھیار بنائے گئے مثلاً تیر، کمان، بھالے اور چھری چاقو وغیرہ۔ جیسے جیسے انسان نے ہتھیار بہتر بنائے اس میں جانوروں اور پرندوں کو مارنے کی صلاحیت برھتی گئی جو پھراس نے دیگر انسانوں کو مارنے ، لوشے ، اور اس کی زمینوں پر قبضہ کرنے کے لئے استعال کی۔ جنگ انسانوں کو مارنے ، لوشے ، اور اس کی زمینوں پر قبضہ کرنے کے لئے استعال کی۔ جنگ ایک عام می باقت بن گئی اور قاتلوں کی تعریفیں کی جانے لگیس۔ بے رحمی سے لوٹ ماراور تحلی عام کرنا قابلی قبول روایات میں شامل ہوتا گیا۔

قدیم دور میں آشور یہ کے لوگ بے رحم جنگجو اور خونخو ارلڑنے والوں کے طور پر مشہور تھے۔ انہوں نے ارچ اردگر در ہے والوں کے بے در دی سے شکست دی اور قل و عارت گری کے ذری ہے کہ میں نے پانچ عارت گری کے ذریعے اپنی حکومت قائم کی۔ ایک آشوری بادشاہ لکھتا ہے کہ ''میں نے پانچ بادشاہوں اور بیس ہزار سپاہیوں سے جنگ کی اور انہیں شکست دی ، اُن کا خون پہاڑوں کی وادیوں میں بہتار ہا اور میں نے این کے شہروں کے باہراُن کے سرقلم کے اور اناج کے ڈھیر کی طرح سروں کے شیلے بنائے پھراُن کے شہروں کو جلا کہ مسم کردیا۔''

جنگوں کی بربریت تمام صدیوں کی تاریخ میں جاری رہی۔منگولوں نے فوجوں کو شکست دے کر کھو پڑیوں کے مینار بنائے۔ بابر نے اپنی کتاب' بابر نامہ' میں کھا ہے کہ اُس نے اپنے آ باؤ اجداد کی روایات پڑمل کرتے ہوئے وشمنوں کے مقتول سپاہیوں کی کھو پڑیوں کے مینار بنائے۔

تہذیبیں تو ترقی کرتی رہیں مگر تشددختم نہیں ہوا۔ یہودی جوخود بیسویں صدی میں جرمنوں کے ہاتھوں کیس چمبر اور دیگر زبردست جانی و مالی نقصان بھگت بچکے ہیں اب فلسطینیوں کے ساتھ کیا کچھنیں کررہے۔

تشدد کو مزے لینے کا ذریعہ بھی بنایا جاتا رہا ہے۔ روم کے باشندے غلاموں کی

اکھاڑے میں لڑائی کے تماشے بہت شوق سے دیکھا کرتے تھے اور لڑائی کے اختتام پراپنے انگوشھے الئے کرکے فاتح کو پیغام دیتے تھے کہ ہارنے والے کوتل کر دیا جائے۔ صرف یہی نہیں بلکہ مجرموں اور باغیوں کو وحثی درندوں کے سامنے کھینک کر انہیں چرنے پھاڑنے کا تماشاد یکھا جاتا تھا۔ جانوروں کی لڑائی کے تماشے بھی صدیوں سے مقبول رہے ہیں۔مغل تماشاد یکھا جاتا تھا۔ جانوروں کی لڑائی کے تماشے بھی صدیوں سے مقبول رہے ہیں۔مغل ان فارغ اوقات میں ہاتھیوں کی لڑائی دیکھا کرتے تھے۔مرغوں اور کتوں کی لڑائیاں تو ابتک عام لوگوں میں مقبول ہیں۔

قرون وسطی کے پورپ میں سرعام موت کی سزادینا ایک عام تفری کا ذر بعی تھا۔
جب ملزموں کو مارنے کے لئے لایا جاتا تو لوگ قل گاہ کے نزدیک جگہ حاصل کرنے کی
کوشش کرتے۔اعلیٰ حکام اور اشرافیہ کے لئے قریب ترین نشستیں محفوظ ہوتیں اور قتل کے
وفت لوگ سیٹیاں بجاتے اور اپن خوثی کا اظہار کرتے۔ چارلس ڈلنز نے ان ہی رویوں کے
بارے میں لکھا ہے کہ 'نہ کوئی غم ، نہ کوئی خوف ، نہ کوئی شجیدگی یا نفرت ، بس صرف باد بی،
وُشنام طرازی ، پھکڑیں ، فحش کوئی اور گھٹیا زبان کا استعال ، بد کوئی ، بطینتی اور ہی پچاس مختلف طریقوں سے ظاہر کی جاتی تھی۔''

قتل گاہ کے گرد ہجوم میں ہرطرح کے لوگ موجود ہوتے فقیر بھی اور طوائفیں بھی ،اور عام قتل علی ہے۔ بھی ہور عام قتل عام لوگ بھی ۔ جن کی زندگی میں تفریح کے دیگر مواقع بھی بہت کم تھے اس لئے وہ سرعام قتل کے تماشت بڑے شوق سے دیکھتے تھے ۔ بعض اوقات جب قتل کی سزا آخری وقت ختم کر کے مجرم کومعافی دی جاتی تو لوگ اپنی ناراضی کا اظہار کرتے کہ اُنہیں اس تماشے سے کیوں محروم کیا گیا ہے۔

یورپ میں تہذیب کے ارتقاء کے ساتھ سرعام موت کی سزائیں دیناروک دیا گیا۔ بدشمتی سے پاکستان میں جزل ضیاءالحق نے سرعام کوڑوں اور پھانسیوں کو دوبارہ شروع کیا اور مزیدافسوس کی بات یہ ہے کہ اس بربریت پر کوئی بڑااحتجاج نہیں ہوا۔ طالبان نے بھی نہ ہب کے نام پراپنے اقتدار کومٹنکم کرنے کے لئے یہی طریقے اپنائے اور بے یارو مددگار لوگوں کے سرقلم کرنے شروع کئے۔

ایسا لگتا ہے کہ تہذیب کے ارتقاء کے باوجود ہم تشدد سے پیچھانہیں چھڑا سکے ہیں۔ غالبًا تشدد کی وجہ انسانی جبلت بھی ہے اور حالات و واقعات بھی ۔مسکوں کے سیاسی حل نہ نکالے جائیں تونسلی ، نم ہی اور سیاسی جھگڑ ہے تشدد میں بدل جاتے ہیں۔ طاقتور اور کمزور دونوں طبقے تشدد کر کے اپنا مطلب پوراکی کوشش کرتے ہیں۔

حالانکہ اب جنیوا کونش بھی ہے اور انسانی حقوق کی بین الاقوامی تظیموں کو بھی کام کرنے کا موقع مل رہاہے گران سب نے تشدد کو فتح کرنے میں کممل کامیا بی حاصل نہیں کی ہے۔ ہرروز دھا کوں، خودکش حملوں میں معصوم لوگوں کی اموات دیکھ رہے ہیں۔ حکمران محفوظ ہیں اور عوام بے یارو مددگار۔

(ترجمه: ڈاکٹرناظرمحمود)

#### تختەدارىر

عہدو طلی کے پورپ میں بید ستور تھا کہ مجرموں، باغیوں، اور فرہبی مخرفین کو سخت سزائیں دی جاتی تھیں، کیونکہ خیال بیتھا کہ سزاؤں کے خوف سے لوگ جرائم سے دورر ہیں گے، بعناوت نہیں کریں گے اور معظم روایات کے خلاف نہیں بولیں گے ۔ خاص بات بیتھی کہ جن افراد کو سزائے موت دی جاتی تھی، ان کوئل کرنے کے طریقوں کا تعلق اس بات سے ہوتا تھا کہ وہ کس طبقہ سے ہیں ۔ سراڑانے کی سزاکا تعلق طبقہ امراء سے تھا جب کہ پھانی کی سزاعام لوگوں کے لئے تھی ادراسے تھارت سے دیکھا جاتا تھا۔ عورتوں کو بھانی نہیں دی جاتی تھی بلکہ انہیں گلا گھونٹ کر مارا جاتا تھا۔

فرانسیسی انقلاب کے نعروں میں ایک اہم نعرہ مساوات کا تھا۔ اس لئے اس انقلاب میں ہیں سزائے موت کے ان طریقوں کوختم کر کے اس میں بھی مساوات کو قائم کر دیا۔ ڈاکٹر جوزف گلوٹن نے ایک مشین ایجاد کی جواس کے نام سے گلوٹن مشہور ہوئی۔ اب اس کے ذریعہ امیروں غریبوں کوعورتوں سمیت ایک ہی طرح سے قتل کیا جانے لگا۔ 1791 میں انقلا بی حکومت نے بیاعلان کیا کہ جوخص بھی جرم کا ارتکاب کرے گا، اس کا سراڑ ادیا جائے گا۔ لاہداموت کی سزامیں بھی مساوات قائم ہوگئی۔

عہد وسطیٰ کے بورپ میں جب کسی کوسزائے موت دی جاتی تھی ، تو اس پرعوام کے سامنے مل ہوتا تھا ، اور اعلان کیا جاتا تھا کہ لوگ شہر کے چوک میں جمع ہوں اور سزائے موت

كاتماشەدىكىيى\_

آ کسفورڈ ہسٹری آف پرین (Oxford History of Prison) میں ان مواقعوں پر جورسومات اوا کی جاتی تھیں، اورلوگوں کے جوتاثرات ہوتے تھے ان کے بارے میں تفصیلات دی گئی ہیں۔ مثلاً مجرم کوایک جلوس کی شکل میں اس مقام تک لے جایا جاتا تھا کہ جہاں اس کومزا دی جانی ہوتی تھی۔ سزاکے دن شہر میں چرچ کی گھنٹیاں برابر بجتی رہتی تھیں۔ جب جلوس گزرتا تھا تو لوگ سڑک کے دونوں جانب کھڑے ہوکر مجرم کو دیکھا کرتے تھے۔ بھی بھی لوگ مجرم کو دیکھ کراس پر آ وازیں کتے تھے، گالیاں دیتے تھے، کالیاں دیتے تھے، کوجاتے دیکھتے تھے۔ بھی بھی موقعوں پر اواس کی فضا ہوتی تھی، اورلوگ خاموثی سے جلوس کو جاتے دیکھتے تھے۔

جس چوک پرسزادی جاتی تھی، وہاں پھانی کے انظامات ہواکرتے تھے۔ بج اور وکیل اپنے رواین لباس میں ایک پلیٹ فارم پراپئی نشتوں پر بیٹے ہوتے تھے۔ جبسزا کا اعلان ہوتا تھا تو لوگ تالیاں بجا کراس کا خیر مقدم کرتے تھے، کچھلوگ اس موقع پر ہوئنگ بھی کرتے تھے۔ مجرم سے اس بات کی توقع کی جاتی تھی کہ وہ میز اکوتسلیم کرتے ہوئے، اپنے ہم کا اعتراف کرتے ہوئے تاسف کا اظہار کرے۔ کچھ مجرم اس کے بجائے سزاسے انکار کرتے ہوئے اپنی معصومیت کا علان کرتے تھے۔ وہ سزا پر ججوں کو برا بھلا کہتے تھے اور مجمع کے بھی خطاب کرتے ہوئے اتا ڈے ایسے مجرموں کو برا بھلا کہتے تھے اور مجمع کے اس کے اس کے اس اقدام کوتا بعداری کے خلاف سمجھا جاتا تھا۔

اس موقع پر پادری بھی موجود ہوتے تھے جومرنے والے کی روح کی نجات کے لئے دعا کرتے تھے،اور آخری مرتبہاس کے لئے ذہبی رسومات ادا کرتے تھے۔ چونکہ اس موقع پر مجمع بہت زیادہ ہوجاتا تھااس لئے وقتا فو قتا مجسٹریٹ کھڑے ہوکرلوگوں کو پھانسی کے تختہ سے دوررکھتا تھا۔ یورپ کے مختلف ملکوں میں سزاکی جگہ کا انتخاب اس ملک کی روایت کے مطابق ہوا کرتا تھا۔ فرانس میں پھانی اس جگہ گاڑھی جاتی تھی کہ جہاں جرم کا ارتکاب ہوا تھا۔ انگلتان میں اس کے لئے ٹائی برن ہل (Tyburn Hill) کامقام مقرر کیا گیا تھا۔

مائکل فو کواپنی کتاب ڈسپلن اینڈپنش (Discipline and Punish) میں لکھتا ہے کہ سزائے موت صرف عدالتی نقطہ ونظر سے نہیں دی جاتی تھی بلکہ اس کے پس منظر میں سیاسی وجو ہات بھی ہوا کرتی تھیں ۔معمولی سزاؤں میں بھی رسومات کی ادائیگی ہوتی تھی، جن کا مقصد یہ تھا کہ طاقت کے استعمال کو تھے اور جائز ثابت کیا جائے۔

کی مقد مات میں سزائے موت پر پُر امن طریقہ ہے عمل درآ مذہبیں ہوتا تھا۔ مجمع اس وقت بھر پوراحتجاج کرتا تھا، جب ان کے خیال میں بجرم معصوم تھا اور اس کے ساتھ انساف نہیں ہوا، بلکہ بےقصور ہونے کے باوجود اسے سزا دی گئی۔ ایسے موقعوں پروہ ہنگامہ آرائی کرتے تھے اور کوشش کرتے تھے کہ بجرم کوجلا دوں کے ہاتھوں سے آزاد کرالیا جائے۔ فو کونے اس قتم کی کئی مثالیں دی ہیں کہ جن میں لوگوں نے زبردتی بجرموں کوآزاد کرالیا۔ ان حالات میں لوگوں کا مجمع نصرف انصاف کا غداتی اڑا تا تھا، بلکہ اتھارٹی کو بھی چیلنج کرتا تھا۔

کی حالات میں پھانی کے بعد بھی مجرم کے مردہ جسم کواس طرح لڑکا رہنے دیا جاتا تھا۔ یا سراڑانے کے بعد اس کا جسم پلیٹ فارم پر پڑار ہتا تھا۔ اس کا مقصد بیتھا کہ لوگوں میں عبرت کا احساس ہو، اور بیڈ راورخوف ہو کہ سیاسی اتھارٹی کے خلاف بعناوت کا بیدانجام ہوتا ہے، لہذا وہ اطاعت گذار اور تابعدار رہیں اور قانون کی پابندی کریں۔ انگلتان میں سرجن مردہ لوگوں کو اس غرض سے لے لیتے تھے کہ ان کے جسموں پر تجربات کئے جائیں۔ لیکن مرنے والے کے رشتہ داراور دوست اس پر احتجاج کرتے تھے اور مطالبہ کرتے تھے کہ مردہ کو ان کے حوالے کیا جائے تا کہ وہ احتجاج کرتے تھے اور مطالبہ کرتے تھے کہ مردہ کو ان کے حوالے کیا جائے تا کہ وہ

اس کی جمہیز وتکفین کرسکیں ۔

وقت کے ساتھ لوگوں کا روبیاس کے خلاف ہوگیا کہ پھانی لوگوں کے ججے میں دی جائے۔ عہد وسطیٰ میں پبلک میں پھانی ، ایک طرح سے لوگوں کے لئے تفریح کا باعث ہوا کرتی تھی۔ 18 ویں صدی ہوا کرتی تھی۔ 18 ویں صدی میں بیرتم بھی تھی کہ پھانی کے وقت لوگ مجرم کے سامنے جاتے تھے اور بطور احترام میں بیرتم بھی تھی کہ پھانی کے وقت لوگ مجرم کے سامنے جاتے تھے اور بطور احترام مجملہ کراس کی بہادری کا اعتراف کرتے تھے کہ وہ خاموثی سے مرنے کے لئے تیار ہے۔ لیکن اسی صدی میں مجمع کے سامنے بھانی دینا ، اور لوگوں کے درمیان کوڑے مار نا بیمنوع قرار دیدیا گیا۔ اب بھانی جیل کے اندر دی جانے گی جہاں صرف جیل کے بیمنوع قرار دیدیا گیا۔ اب بھانی جیل کے اندر دی جانے گی جہاں صرف جیل کے افسران حاضر ہوتے تھے۔

کیچھلکوں نے تو سزائے موت کا خاتمہ کر دیا ہے۔ گر کافی ملکوں میں اب تک اس پر عمل ہوتا ہے۔

یہاں پر بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ آخر عہد وسطی کے لوگ کیوں بھانی کے نظارے سے لطف اندوز ہوتے تھے؟ اس کی وجہ بیتی کہ اس عہد کے ساج میں تشد دلوگوں کی زندگی کا ایک حصہ بن گیا تھا، جس کی وجہ سے انہیں اس میں کوئی خرا بی نظر نہیں آتی تھی ، اس وجہ سے تشدد اور اذبت بھی ان کے لئے تفریح کا باعث بن گئے تھے۔ مثلاً رومی جنگ جوؤں تشدد اور اذبت بھی ان کے لئے تفریح کا باعث بن گئے تھے۔ مثلاً رومی جنگ جوؤں (Gladiators) کے درمیان خون ریز جنگوں سے لطف اندوز ہوتے تھے۔

یا بیہ بھی ہوسکتا ہے کہ عہد وسطیٰ کے لوگ ان نظاروں کو دیکھ کر جرائم کے خلاف اپنے غصہ اورنفرت کا اظہار کرتے ہوں اورخواہش کرتے ہوں کہ سماج میں قانون کی یا بندی کی جائے۔

عہد وسطیٰ کی اس روایت کو پاکستان میں ضیاء الحق نے دوبارہ سے شروع کر دیا تھا جب لا ہور میں مجرموں کوسرِ عام پھانسی دی گئ تھی اورلوگ اس کود کیھنے کے لئے جوق درجوق آئے تھے۔اس طرح حکومت کے مخالفوں کوسر عام کوڑے مارے گئے تھے۔

سرِ عام پھانی دینے کی روایت ہمارے لوگوں میں اس قدر رائخ ہے کہ جب بھی جرائم پریا مخالفوں سے نفرت کا اظہار ہوتا ہے تو بیہ مطالبہ کیا جاتا ہے کہ انہیں سرِ عام پھانی دی جائے۔اس کا مطلب ہے کہ تشد داور اذبیت اب تک ہمارے ذہنوں کا حصہ ہے۔

# هندوستان اورسز النيب

برصغیر ہندوستان کی تاریخ میں مختلف جرائم پر سزائے موت کا رواج رہا ہے، یہ سزائیں دوقتم کے جرائم پر دی جاتی تھیں۔ ساجی جرائم ، جن میں قتل ، ڈاکہ ، چوری ، زنا اور اغواد غیرہ شامل تھے۔ دوسرے سیاسی جرائم کہ جن میں بادشاہ وحکومت سے بغاوت ، بادشاہ کو آئی کرنے کی سازش اور حکومت کا تختہ الٹنے کے منصوبے وغیرہ شامل تھے۔ ساجی جرائم کی سزائیں عدالتوں میں مقدمہ کی کارروائی کے بعد دی جاتی تھیں۔ گرسیاسی جرائم کے لئے کوئی عدالتی کارروائی نہیں ہوتی تھی ، اوراس قتم کے مقدموں کا فیصلہ بادشاہ فوری طور پر کرتا تھااورا کشران جرائم کی سزاموت ہواکرتی تھی۔

چونکہ ہمارے پاس سلاطین دبلی (1206 سے 1526) اور مغل دورِ حکومت (1526 سے 1528) اور مغل دورِ حکومت (1526 سے 1858) کی معاصر تاریخیں موجود ہیں، اس لئے ان کی مدد سے ہم سزائے موت دینے کے مختلف طریقوں کے بارے ہیں وثوق سے کہہ سکتے ہیں۔ اس دور ہیں سزائے موت کے جوطریقے رائج تھے ان ہیں بھائی، سرقلم کرنا، ذرج کرنا، زندہ وفن کرنا، دیوار میں زندہ چنوادینا، قلعہ کی فصیل سے گرا کر مارنا، ہاتھی کے پیروں سلے کچلوانا، گدھے وگائے کی کھال میں زندہ سلوادینا، زندہ آ دی کی کھال اتارنا، وقفے وقفے کے ساتھ مختلف عضوکاٹ کر مارنا اور زہر دینا شامل شے۔ یہ بھی دستورتھا کہ لوگوں کی عبرت کے لئے لاش کو شہر کے دروازوں، قلعہ کی فصیل، یا کسی ایسی جگہ لاکا دیا جاتا تھا کہ جہاں اکثر لوگ اسے

دیکھیں اوراس سے عبرت حاصل کریں۔ بعض اوقات تشہیر کے لئے لاش کو ہاتھی کی دم سے باندھ کرشہر میں گھمایا جاتا تھا۔ اکثر سخت قتم کے سیاسی قیدیوں کو دفن کرنے کی اجازت نہیں ہوتی تھی ، اور ان کی لاش اُس وقت تک لئلی رہتی تھی جب تک کہ وہ گل سڑنہ جائے ، یا اسے برندے نہ کھالیں۔

سیاسی قید یوں کوسزائیں بادشاہ کی موجودگی میں دی جاتی تھیں۔ وہ ہاتھی جواپئے پیروں تلے کیل کر مارتے تھے، آئیس اس کی تربیت دی جاتی تھی۔ دستوریہ ہوتا تھا کہ بحرم کو کسی تختہ یاز مین پر ہاتھ یاؤں باندھ کرلٹادیا جاتا تھا، اور ہاتھی اپنا ایک پیراس کے اوپر فضا میں بلند کردیتا تھا، جیسے ہی بادشاہ کی جانب سے اشارہ ہوتا، وہ اس پر پیرر کھ کر، اسے کیل دیتا تھا اس قسم کی سز اجلال الدین خلجی (1290 تا 1296) کے زمانے میں سیدی مولا کودی گئی تھا اس قسم کی سز اجلال الدین خلجی (1290 تا 1296) کے ذمانے میں سیدی مولا کودی گئی جس کے بارے میں شبہ تھا کہ وہ حکومت کے خلاف سازش کر رہا ہے۔ علاؤ الدین خلجی مسلم کی بارے میں شبہ تھا کہ وہ حکومت کے خلاف سازش کر رہا ہے۔ علاؤ الدین خلجی مسلم کی بارے میں ہوتھیوں کے پیروں تلے کیلوا کرمروادیا گیا، ہم عصر مورخ ضیاء الدین سامنے لایا گیا، اور آئیس ہاتھیوں کے پیروں تلے کیلوا کرمروادیا گیا، ہم عصر مورخ ضیاء الدین برنی کے مطابق ، اس سے اتناخون بہا کہ تخت کے سامنے خون کا ایک دریارواں ہوگیا۔

ا کبرنے اپنے دود ہ شریک بھائی اوھم خان کوئل کے جرم میں بیر بزادی کہ اسے قلعہ کی فصیل سے گروایا گیا جب ایک مرتبہ گرنے سے وہ نہیں مرا تو دوسری بار پھراسے پھیکوایا گیا۔ جہا نگیر نے اکبر بادشاہ کی زندگی ہی میں کسی جرم پرایک شخص کی زندہ کھال کھنچوادی، اکبر کو جب اس واقعہ کاعلم ہوا تو اسے بڑا دکھ ہوا۔ اور کہا کہ میں نے تو بھی کسی زندہ بکر سے کی کھال بھی نہیں کھنچوائی۔ اور ہمارے لڑے اسے شخت دل ہیں کہ اپنے سامنے آدمی کی کھال بھی نہیں کھنچوائی۔ اور ہمارے لڑے اسے شخت دل ہیں کہ اپنے سامنے آدمی کی کھال کھنچواتے ہیں۔

جہانگیر ہی کے عہد میں جب اس کے بڑے لڑکے خسر و نے اس کے خلاف بغاوت کی ، تو بغاوت کے خاتمہ پر اس کے دوساتھیوں حسین بیگ اور عبدالرحیم کو گائے اور گدھے کی کھال میں سِلوا کر، انہیں گدھوں پرالٹا بھوا کرسارے شہر میں گھمایا گیا۔ چونکہ گدھے کی کھال میں سِلوا ہوا تھا وہ دم گھٹ جانے کھال جلد خشک ہوجاتی ہے، اس لئے حسین بیک جواس میں سِلا ہوا تھا وہ دم گھٹ جانے کے باعث مرگیا گرعبدالرجیم گائے کی کھال میں زندہ رہا۔ اور بعد میں سفارش پراس سے نکالا گیا اور معاف کردیا گیا۔

دارا شکوہ اوراس کے ٹر کے سپرشکوہ کو اورنگ زیب کے تھم سے ذرج کردیا گیا ،لڑکے کے بعد دارا شکوہ کی لاش کو ہاتھی عماری سے باندھ کر بازار اور چوک میں گھمایا گیا۔خانی خان کے مطابق لوگ اس کی لاش کود کھے کر بری طرح گریدوز اری کررہے تھے۔

مغلوں کے آخری عہد میں اس سزا کا ایک نیا طریقہ بیشروع ہواتھا کہ مجرم کو توپ
کے سامنے باندھ کراڑادیتے تھے۔اس طرح اس کاجسم کلڑ نے کلڑ ہے ہو کر فضا میں بھرجاتا
تھا۔اس سزا کواگر یزوں نے بھی اپنے ابتدائی دور میں جاری رکھا۔خصوصیت سے 1857
کے ہنگامہ میں سیاسی باغیوں کو یہی سزادی۔اس زمانہ میں مجرموں کو گولی مارنے کا سلسلہ
مجمی شروع ہوا۔

مجھی بھی جب کسی مجرم کو سخت سزادی جاتی تھی۔ تو اس صورت میں وقفہ وقفہ سے اس کے جسم کے مختلف اعضاء کو کا ثا جاتا تھا۔ تا کہ وہ اذیت میں مبتلار ہے۔ نتیجہ کے طور پر یا تو وہ زیادہ خون بہہ جانے سے مرجاتا تھایا آخر میں اس کا سرکاٹ کراس کی زندگی کا خاتمہ کر دیا جاتا تھا۔ خاتمہ کر دیا جاتا تھا۔

ان سزاؤں کے علاوہ قیدیوں کوفوری طور پرسزائے موت تو نہیں دی جاتی تھی۔ گر انہیں قلعہ کے تہہ خانوں میں پھینک دیا جاتا تھا۔ جہاں غذا، ہوا، اور روشیٰ کی کی کی جہسے وہ سک سسک کر مرجایا کرتے تھے۔ ایک یور پی سیاح منو چی (1653-1703) نے اپنے سفرنامہ میں لکھا ہے کہ مخل بادشاہ اپنے سیاسی قیدیوں کوروز اندہ جج پوست کی ایک خوراک دیا کرتے تھے۔ جس سے وہ آ ہستہ آ ہستہ کمزور ہوکر بالآ خر مرجاتے تھے۔ دوسرے ملکوں کی طرح ہندوستان میں بھی سزائے موت کواس لئے ضروری سمجھا جاتا تھا کہ اس طرح سے سیاسی وساجی جرائم کوروکا جائے۔ اور اس سزائے ذریعہ لوگوں میں خوف وعبرت کے جذبات کو پیدا کیا جائے ، گر تاریخی حقائق اس بات کی نشان دہی کرتے بیں کہ اس سزاسے نہ تو ساجی جرائم رکے، اور نہ ہی حکومت بادشاہ کے خلاف بخاوتیں اور سازشیں ختم ہو کیں۔ اس لئے تاریخی تجربات کی روشنی میں آج سزائے موت کے کھمل خاتے کی بات کی جارہی ہے۔

# ماضی کے قیدخانے

ہرساج میں جرم اور سزا کا باہمی گہرارشتہ اور تعلق ہوتا ہے۔ قانون کا مطالبہ ہوتا ہے کہ جرموں کوسزاملنی چاہئے تا کہ انہوں نے جوجرم کئے ہیں ، انہیں اس کا احساس ہو کہ انہیں میں میں نے انہیں میں میں کہ انہوں نے ساج کے رسم ورواج اور قوانین کی خلاف ورزی کی ہے۔

سزاؤں کا تعلق جرائم کی نوعیت پر ہوتا تھا، مثلاً کوڑے مارنا،جسم کے اعضاء کا ثنا، بطور غلام فروخت کر دینا، اور سخت سزا کی صورت میں لوگوں کے سامنے آل کئے جانا۔ عام طور سے عمر قید کی سزا، اگر ہوتی تھی تو ایسے لوگوں کو قلعوں میں زمین دوز تہہ خانوں میں قید کر دیا جاتا تھا، جہاں سے آزادی کے امکانات کم ہی ہوتے تھے۔

قدیم اورعہدوسطی میں قید خانے کی عمار تیں نہیں ہوتی تھیں، جیسی کہ آج کل کے دور میں ہیں۔ اگر کسی کوقید کی سزا ہوتی تھی تو یا تواسے کسی کے گھر میں رکھا جاتا تھا، یا اہم اور بااثر قیدیوں کو محلات اور قلعوں میں، ان کی گرانی کے ذمہ دار جو بھی ہوا کرتے تھے، قیدیوں کے فرار کی صورت میں انہیں سزا بھکتنا پڑتی تھی۔ اس لئے وہ ان کی کڑی گرانی کرایا کرتے تھے۔

قدیم بونان میں ہمیں اس واقعہ سے پیتہ چلتا ہے کہ جب ستراط کوموت کی سزاسنائی گئ تو اسے قید خانے میں رکھا گیا۔لیکن یہاں اس کے دوستوں کو آزادی تھی کہ وہ اس سے ل سکین -ایک ایسی ہی میٹنگ میں انہوں نے منصوبہ بنایا کداسے جیل سے نکال کر فرار کرادیا جائے ،گرستر اطاس پر تیار نہیں ہوا۔اس نے ایتھنٹر کے شہری ہونے کی حیثیت سے قانون کی پابندی کرتے ہوئے موت کوقبول کیا۔

قدیم مصر میں بھی پجھ واقعات سے اندازہ ہوتا ہے کہ وہاں قید یوں کے لئے جیل خانے سے جن کے با قاعدہ انظامات سے ۔ انہوں نے قید یوں کو محض قید میں رکھنے کے بجائے ، بیا نظام کیا کہ وہ فتلف کا موں میں معروف رہیں تا کہ ان کا معرف ہو سکے اور ان کی تو انائی کوضائع نہیں کیا جائے ۔ ان کے کاموں کی گرانی کے لئے سپر وائز رہوا کرتا تھا۔

ان کے اوپر پہرے دار متعین کرائے جاتے سے تا کہ بی فرار نہ ہو کیسے جیل سے فرار ہونے کو تھیں جرم سمجھا جاتا تھا ، اور جو اس کے مرتکب ہوتے سے آئیں سخت سزادی جاتی تھی۔

کو تھیں جرم سمجھا جاتا تھا ، اور جو اس کے مرتکب ہوتے سے آئیں سخت سزادی جاتی تھی۔

روم میں بی قانون تھا کہ اگر کوئی قرض ادانہ کر سکے تو قرض خواہ اس کوقید میں رکھ سکتا تھا۔ قید کی مدت کا تعین قرض کی رقم پر ہوتا تھا۔ بعض صور توں میں قرض دار خود کو بطور غلام فروخت کر دیتا تھا۔ رومیوں میں بیر دواج تھا کہ امراء اپنے ذاتی قید خانے رکھتے سے ،

خبال وہ اپنے ملازموں یا دوسر سے مجرموں کو جن کے جرم کا تعلق ان سے ہوتا تھا آئیں قید میں رکھتے سے ۔

انگلتان میں ولیم (86-1060) نے ٹاور آف لندن کوبطور قید خانہ تغیر کرایا تھا۔
یہاں خاص طور سے شاہی قیدیوں کور کھا جاتا تھا۔صدیوں تک اس ٹاور میں شاہی خاندان
کے قیدی، بااثر امراء، اور باغیوں کو قید میں رکھا گیا، ان میں سے چندمشہور یہ تھے،
والٹرریلے(Releigh)شنرادی این بولین (Ann Bolyn) اور ٹامس مور۔

اس ٹاور کے ایک قیدی کی دلچیپ کہانی ہے۔ درہم کے بشپ کو بدعنوانی کے جرم میں یہاں قید میں رکھا گیا۔ یہاں وہ بڑے آ رام اور عیش کے ساتھ رہا کیونکہ وہ پہریداروں کو خوب رشوت دیتا تھا، جس کے عوض وہ اسے لذیذ کھانے اور شراب فراہم کرتے تھے۔ ایک

دن اس نے ان سب کوشام کے کھانے پر بلایا اور شم تم کے کھانوں کا انتظام کیا، ساتھ میں انہیں خوب شراب پلائی، جب وہ نشہ میں مدہوش ہو گئے تو وہ ایک رسی کے ذریعے ٹاور کی فصیل سے نیچے اتر ااور فرار ہوگیا۔

انگتان کے ایک اور بادشاہ ہنری دوم نے قیدیوں کے لئے پورے ملک میں قد خانے تعمیر کرائے۔ان قید خانوں میں قانون کے تحت قیدیوں کواپنے کھانے ،بستر،اور ایندھن کے اخراجات خود برداشت کرنا پڑتے تھے۔اگر قیدی بہت غریب ہوتا تھا تواس کا خرچہ خیرات کے پیسوں سے پورا کیاجا تا تھا۔

. کہاجا تا ہے کہا تھار ہویں صدی بیں جا کرجدید قید خانوں کی ابتداء ہوئی ، خاص طور سے بورپ میں۔

عہد وسطیٰ کے ہندوستان میں قید خانوں کا کوئی رواج نہیں تھا۔ قیدیوں کو قتی طور پر کوتو الی میں قیدر کھا جاتا تھا، ورندان کوفوری طور پرسزادی جاتی تھی،ان پر جوجر ماندعا کد ہوتا تھا،اس کی فوری ادائیگی ضروری تھی۔ زیادہ تخت جرائم میں موت کی سزاسنائی جاتی تھی۔

مغلوں کارواج تھا کہ شاہی خاندان کے اراکین اور امراء کوجرائم یا غداری ، یا بغاوت کی صورت میں کوالیار کے قلعہ میں رکھا جا تا تھا۔ جہاں گیرنے توزک جہا تگیری میں لکھا ہے کہاس نے شیخ احد سر ہندی کو جوا کی فیہی عالم اور صوفی تھے گوالیار میں قیدر کھا تا کہان کی اصلاح ہو سکے۔ اور نگ زیب نے شنم ادہ مراد کو بھی یہاں قید میں رکھا تھا۔ اس کے علاوہ دوسرے قلعوں میں بھی امراء قیدیوں کورکھا جا تا تھا۔

ایک دوسری صورت میتی کہ شاہی خاندان کے باغیوں یا اہم امراء کو گھروں پر قیدر کھا جاتا تھا۔ دارا شکوہ کو بھی ایک گھر میں قید کر کے رکھا تھا جہاں بعد میں اسے قل کرا دیا گیا۔ شیواجی جب اورنگ زیب سے ناراض ہوا تو اسے بھی گھر میں قید کر دیا گیا تھا، جہاں سے وہ مٹھائی کے بڑے ٹو کرے میں جھپ کر فرار ہوگیا۔ ایک رواج بی بھی تھا کہ قیدی کو کسی امیر کے حوالے کر دیا جاتا تھا کہ وہ فیصلہ تک ان کی مگرانی کرے۔اگر وہ فرار ہوجاتا تھا تو بادشاہ کی ناراضگی کا سبب ہوا کرتا تھا اورامیر کوسر زنش کی جاتی تھی۔ جب شنمرادہ خسرونے بعاوت کی تو اس جرم میں اسے محل میں قیدر کھا گیا۔ جب شنمرادہ خرم دکن کی مہم پر جارہا تھا تو وہ ضد کر کے اسے اپنے ساتھ لے گیا جہاں خاموثی سے اسے زہر دے کر مارڈ الا گیا۔ کیونکہ تخت کے دعویداروں میں اس کا اہم مقام تھا۔ ہندوستان میں موجودہ جیل خانے کا سلم انگریزی عہدسے شروع ہوا۔

## ساج اور <u>ط</u>قے

جب سے ساج طبقات میں تقسیم ہوا ہے، اسے ذہبی، ساجی، اور معاثی طور پر درست ثابت کرنے کی کوشٹیں ہوتی رہی ہیں، ان کوشٹوں میں دانشور طبقہ نے بھی برابر کا حصہ لیا ہے۔ مثلاً عہد وسطیٰ کے یورپ میں مفکرین، فلفی، اور دانشور اس طبقاتی تقسیم کو ساج میں ہم آ ہنگی اور امن کے لئے ضروری سجھتے تھے اور بیدلیل دیتے تھے کہ یقسیم خدا کی جانب سے ہے، اس لئے اگر اس کوختم کیا، یا اس میں تبدیلی کی کوشش کی گئ تو بیضدا کے احکامات کے خلاف ہوگا۔

گیار هویں صدی عیسوی میں فرانسی فلفیوں نے ساج کو تین طبقات میں تقسیم کیا تھا۔ ان میں سب سے اول طبقہ میں نہ ہی پیٹوا اور چرچ کے عہدے دار آتے تھے۔
کیونکہ بیلوگ دوسروں کے مقابلہ میں تعلیم یا فتہ ہوتے تھے اس لئے تعلیمی اداروں اور حکومت کے اہم عہدوں پر ان کا تسلط تھا۔ لیکن ان کی اہم ذمہ داری بیتھی کہ فہ ہی فرائض سرانجام دیں ، اور ساج کے ہر فرد کے لئے دعا کریں۔ اس لحاظ سے روحانی اموران کے دائر کے کاریس آتے تھے۔ تعلیم یا فتہ اور نہ ہمی ہونے کی وجہ سے ساج میں ان کے لئے عزت واحر ام تھا۔

دوسرااہم طبقہ فوجیوں کا تھا۔ان کی ذمہ داری تھی کہ دہ حکمراں طبقوں کی جان و مال کی حفاظت کریں، بیر حفاظت ہیرونی حملہ آوروں ہے بھی ہوتی تھی، اور اندرونی بغاوتوں اور جھڑوں سے بھی۔تیسرے طبقے میں کسان اور گاؤں میں رہنے والے لوگ آتے تھے۔جن کے بارے میں بیدخیال کیا جاتا تھا کہ بیغیرمہذب اور جاہل ہیں،لہذواان کا شارساج کے کم ترین لوگوں میں ہوا کرتا تھا۔

بارھویں صدی کے بورپ میں اس وقت تبدیلی آئی شروع ہوئی کہ جبشہوں میں پیشہ درا فراد نے اہمیت حاصل کرنی شروع کردی۔ ان میں استاد، ڈاکٹر، انجینئر اور تاجر تیے جو بحثیت مجموعی بورڈ واکہلائے۔ اس طبقاتی تقسیم میں ساج کی اکثریت کا تعلق عام لوگوں سے تھا کہ جنہیں نہ تو کھل انسان سمجھا جاتا تھا اور نہ ان کے لئے کوئی عزت واحر ام تھا۔ طبقہ اعلیٰ کے لوگ انہیں حقارت اور ذلت کی نگاہ سے دیکھتے تھے۔ ساج کے رسم درواج اور قوانین اعلیٰ کے لوگ انہیں حقارت اور ذلت کی نگاہ سے دیکھتے تھے۔ ساج کے رسم درواج اور قوانین میں ان کے لئے کوئی رعایت نہیں تھی۔ یہاں تک کہ مختلف جرائم کی سزاؤں میں عام لوگوں کے لئے سخت سزائیں اور جرمانے تھے۔ تیرھویں صدی عیسوی میں، جرمنی میں یہ دستور تھا کہ اگر کوئی کسان کا لڑکا جا گیردار کی طرح لیے بال رکھ لیتا تھا یا اس کی طرح کا لباس دستور تھا کہ اگر کوئی کسان کا لڑکا جا گیردار کی طرح لیے بال رکھ لیتا تھا یا اس کی طرح کا لباس کی بین لیتا تھا تو اسے خت سزادی جاتی تھی۔

کہ کیتوں میں ہل چلائیں اور مویشیوں کی دیکھ بھال کریں۔ ایک مرتبہ ایک کسان لڑک کے کھیتوں میں ہل چلائیں اور مویشیوں کی دیکھ بھال کریں۔ ایک مرتبہ ایک کسان لڑک نے ان روایات کی خلاف ورزی کرتے ہوئے بغاوت کردی، اور اشتعال میں آگر چند جاگیرداروں، اور ان کے حامی کسانوں کا قل بھی کرڈ الا۔ اس پرسب کسانوں نے مل کراس کو گرفتار کرلیا، اور بغاوت کے جرم میں انہوں نے اپنے فیصلہ کے مطابق اسے قل کرڈ الا۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ خود کسان اس طبقاتی تقسیم اور اس کی روایات سے اس قدر مجبورتے کہ جو ان کی خلاف ورزی کرتا تھا وہ خود اس کی سزا دیتے تھے، اور طبقاتی نظام کو برقر اررکھتے تھے۔

انگستان میں امراء کوان کے عہدے اور مرتبے کے لحاظ سے خطاب کیا جاتا تھا۔ مثلاً

ڈیوک، کاؤنٹ، آ نرایبل، مارکس، ارل اور لارڈ۔ایک جنٹلمین کی تعریف بیتی کدوہ کی مشہور یو نیورٹی کا قدیم کی اور کا ارڈ۔ایک جنٹلمین کی تعریف بیتی کدوہ کی مشہور یو نیورٹی کا قدیم کا ماہر ہو، یا فوج میں بلور کی تان خدمات سر انجام دی ہوں، یا اس کے پاس اس قدر دولت ہوکہ اسے کی طازمت کی ضرورت نہ رہے۔اس جنٹلمین ہونے کے لئے ضروری تھا کہ اس کے پاس دولت اور وسائل ہوں، جواس کو دومرول سے ممتاز کرے۔

کم درج کے طبقات کے افراد کواس بات کی اجازت نہیں تھی کدوہ کر بھین نام رکھیں، نہ ہی اس بات کی اجازت تھی کدان کا کوئی خاندانی نام ہو۔وہ مرف ایک نام دکھ سکتے تھے جیسے اسمتھ یا جارج ...... اُ

یورپ کے ساج میں اس وقت تبدیلی آئی شروع ہوئی، جب وہاں مر ملیدامی نظام
کی ابتداء ہوئی، اس نے آ ہستہ آ ہستہ پرانی قدروں اور روایات کو توڑنا شروع کر دیا۔
باصلاحیت افراد نے اپنی برادری کے رسم ورواج سے نکل کرساج میں اپنامقام حاصل کرنے
کی کوشش کی کہ جس میں عزت واحر ام ہو۔ طبقہ اعلیٰ کے لوگوں میں اس کارڈ مل ہوا، اوران افراد کو انہوں نے فتنہ وفساد پیدا کرنے والے گروہ سے تشبیددی کہ جوساج کی جروں کو کاشا
عیاجے تھے اوراس کی ہم آ جگی کو توڑنا عیاجے تھے۔

حالت بیتی کہ سر ہویں صدی عیسوی میں جب کہ انگلستان میں آ ہسمآ ہسہ جمہوری روایات کوفر وغ ہور ہاتھا، اس وقت بھی عام لوگوں کے لئے طبقہ اعلیٰ میں بھی تصورات سے کہ یہ بدمعاش اور غنڈ ہے ہوتے ہیں، اس لحاظ سے بہتر ذیب کے دائر ہے ہے خارج ہو جاتے سے حقد اعلیٰ کے لوگ جمہوریت کو صرف اپنے طبقات تک محدود رکھنا جا جے شے کیونکہ ان کی دلیل کے مطابق عام لوگ جابل اور گنوار ہوتے ہیں، اس لئے ان میں ہی جھے نہیں ہوتی کہ کن کو ووٹ دیا جائے، اور کن لوگوں کو اپنا نمائندہ فتخب کیا جائے۔ اس لحاظ سے طبقہ اعلیٰ کے لوگوں کا بیش ہے کہ وہ ان پر حکومت کریں اور انہیں مجبور کریں کہ وہ حکمر ال

طبقول کی اطاعت وفر ماں بر داری کریں۔

صنعتی انتلاب نے عام لوگول کی حالت کواور زیادہ خراب کیا۔ سرمایہ دار اور صنعت کار دونول نے مل کر مزدوروں کا استحصال کیا، عور تیں، پنچ اور مرد فیکٹر یوں اور کا نوں میں 18 اور 19 گھنٹے کام کرتے تھے، جب کہ چھٹی کا کوئی تصور نہیں تھا۔ ورکرز پکی اور غلیظ آبادیوں میں رہتے تھے کہ جہال صفائی کا کوئی انتظام نہیں تھا۔ ان حالات میں انہوں نے سرمایہ دارانہ نظام کوتقویت دی، اور صنعت کی ترقی میں حصہ لیا۔ گرخود انہیں اس منافع اور ترقی سے کوئی فائدہ نہیں ہوا۔

سرماییکی لالح کا ندازہ اس سے نگایا جاسکتا ہے کہ انگلتان میں معمولی جرائم پرلوگوں کو بطور سزا آسٹریلیا بھیج دیا جاتا تھا کہ جہاں مزدوروں کی ضرورت تھی۔1618 میں چھوٹے بچوں کوزبردتی برطانوی نوآبادیات میں بھیجا گیا جہاں ان سے بیگار میں کام کرایا گیا۔

ستم ظریفی بیہ ہے کہ جن لوگوں نے مزدوروں اور محنت کشوں کی محنت سے دولت استحمال ہوا، استحمال ہوا، استحمال ہوا، استحمال ہوا، جنہوں نے غربت ومفلسی میں زندگی گذاری، دکھا تھائے، اور تکلیف سہی، وہ لوگ کم تراور ذلیل تھہرے۔

آج جب کہ صورت حال بدل گئی ہے، گر اس کے باو جود ساج کی تقتیم انہیں بنیا دوں پر جاری ہے جمہوریت اور عوامی طاقت کے نعروں کے باو جود عام لوگ اب بھی عزت واحترام کے خواہش مند ہیں۔

## نکا کے ہوئے لوگ

انسان نے ابتداء ہی سے اپنی برادری یا قبیلہ میں نظم وضبط کے لئے ساجی اور ثقافتی

سم ورواج کوتشکیل دیا تھا تا کہان کے سہارے سے وہ افراد کو ایک سلسلہ میں جوڑے

رهیس، اوران کاتعلق اپنی جماعت یا گروہ سے مضبوط ہو سکے۔ اگر کوئی فردان رسم ورواج کی پابندی نہیں کرتا تھا، اور خلاف ورزی کا مرتکب ہوتا تھا تو اس صورت میں بطور سزاا سے برادری یا قبیلہ سے خارج کر دیا جاتا تھا۔ اسے دوبارہ سے اس وقت قبول کیا جاتا تھا جب وہ یہ وعدہ کرتا تھا کہ آئندہ وہ قبائلی یا برادری کی رسومات وروایات کی پابندی کرے گا، دوسری صورت میں اسے علیحدگی کا سامنا کرنا ہوتا تھا، جس کی وجہ سے وہ اپنی جماعت کی جمایت سے محروم ہوکر تنہا ہو جاتا تھا، اس صورت میں اس کے لئے زندگی گذار نامشکل ہو جاتا تھا۔ کیونکہ اس وقت تک ایسے ادار نے بیس تھے جواس کی برادری کا متبادل ہو تکیں اوراس کو سہارا کے سے میں اس وقت تک ایسے ادار سے نہیں تھے جواس کی برادری کا متبادل ہو تکیں اوراس کو سہارا دے سے سے انحاف کر کے، اس

لیکن دوسری صورت بیہوتی تھی کہ ماج خودایسے افراد یالوگوں کواپنے سے علیحدہ کر دیتا تھا، یا خارج کر دیتا تھا کہ جواش کی روایات، اور رسومات یا متحکم خیالات کو چیلنج کرتے تھے۔ان میں ایسے سیاستدال، نم ہمی جماعتیں، یا نظریاتی لوگ ہوتے تھے کہ جوآ زادا نہ طور پراپنے خیالات وافکار کا پرچار کرتے تھے۔الی صورت میں وہ ساج کے لئے ایک خطرہ بن

ہے بغاوت کر سکتے تھے۔

جاتے تھے۔ کو تکہ خیال یہ کیا جاتا تھا کہ بیاوگ ساج کے استخام کوتو ڑرہے ہیں، اوراس طرح وہ اس کے اتحاد کوختم کر کے ٹوٹ بھوٹ کا آغاز کررہے ہیں لیکن ساج سے خارج کرنے والوں بی صرف دانشور اور روایات سے منحرف ہی نہیں ہوتے تھے، بلکہ وہ بھی ہوتے تھے کہ جو تھوڑی بیاریوں میں جتلا تھے، کیونکہ ان سے خطرہ تھا کہ وہ اپنی بیاری سے دوسروں کو بھی متاثر کریں گے اور بیاری کو بھیلا کرلوگوں کی ہلاکت کا باعث ہوں گے۔

عمرانوں کے نزدیک سب سے زیادہ خطرناک لوگ باغی ہوتے تھے کہ جوان کے اقتدار کوچلنے کرتے تھے کہ جوان کے اقتدار کوچلنے کرتے تھے اس لئے ان لوگوں کوفوری سزادی جاتی تھی۔ یا تو یہ ایک طویل عرصہ کے لئے قید علی مرکھے جاتے تھے کہ جہال سے ان کوموت کی صورت میں ہی آزادی ملتی تھی، یا آبیس فورآ بچائی کی سزاد یدی جاتی تھی تا کہ دوسروں کوعبرت ہو، کچھے حالات میں باغیوں کومعانی کے بعد چھوڑ بھی دیا جاتا تھا، لیکن ایسا کم ہی ہوتا تھا۔ کیونکہ بادشاہ سے خدادی سب سے بڑا جرم تصور کیا جاتا تھا۔

ایک دومرا کرده ان لوگول کا ہوتا تھا، جوساجی روایات واقد ارسے انح اف کرتے ہے، انہیں "ساجی باغی" کہا جاسکتا ہے۔ ان کے اس جرم کوبھی غداری سمجھا جاتا تھا، اور بطور مزاان کا بائیکاٹ کیا جاتا تھا، ساج کی اکثریت کے لئے بدلوگ نا قابل برداشت ہوتے تھے، اس لئے آئییں شک وشہد کی نگاہ سے دیکھا جاتا تھا، اور خیال کیا جاتا تھا کہ بدساح کے دیمن جی اور اس کے امن وامان کو تباہ کررہ ہیں۔ اس کی ایک مثال ستراط کی ہے جس کا جرم بیتا کہ دہ نو جوانوں کے ذہنوں کو خراب کررہا ہے۔ اس لئے سزا کے طور پر اسے ذہرکا بیالہ بینا پڑا۔

ایک اور جماعت جو''قانون شکن'' کہلائی جاتی تھی،اسے بھی ساج سے خارج کیا جاتا تھا،ساج ان لوگوں کو جاتا تھا،ساج ان لوگوں کو جاتا تھا،ساج ان لوگوں کی سے اکثریت ان لوگوں کی مجنوں نے ساج کی ناانصافیوں کے خلاف بغاوت کی،اوربطوراحتجاج اس پیشہ کو

اختیار کرلیا۔ بیلوگوں کی آبادیوں سے دور جنگلوں اور پہاڑوں میں رہتے تھے، امراء کولو شخ تھے، کیونکہ دولت انہیں کے پاس ہوتی تھی، اور بھی بھی اس لوٹی دولت کا ایک حصہ غریب لوگوں میں تقسیم بھی کر دیتے تھے جس کی وجہ سے انہیں ان کی حمایت حاصل ہو جاتی تھی۔ حکمر انوں اور امراء سے بغاوت کی وجہ سے بیڈا کو عام لوگوں کی نظروں میں ہیرو بن جاتے تھے۔وہ ان کی بہادری اور فیاضی کی تعریف میں نظمیں کھتے تھے اور ان کی سرگرمیوں میں ناانصافی کے خلاف جد وجہدد کھتے تھے۔

قدیم ادرعہدوسطیٰ میں وہ لوگ جوکوڑھ کے مرض میں مبتلا ہوجاتے تھے، انہیں ساج علیحدہ کر کے اپنے سے دور کر دیتا تھا۔ لوگوں میں مریضوں کے خلاف تخت تعصب تھا، وہ خوفزدہ بھی ہوتے تھے کہ کہیں وہ بھی اس بیاری میں مبتلا نہ ہوجا کیں۔ یہاں تک کہ چرچ کا رویہ بھی ان کی جانب سے انتہائی غیرانسانی تھا اور وہ اس بیاری کو''روح کی بیاری'' کہتے تھے۔ کوڑھ کے مریضوں کے لئے چرچ میں جانا ممنوع تھا۔۔ انہیں بازار، مارکیٹ، یادوکا نوں پر بھی جانے کی اجازت نہیں تھی۔ قانون کے تحت وہ کسی جائیداد کے وارث نہیں ہوستے تھے۔ ان کے لئے یہ لؤزم تھا کہ دوسروں سے علیحدہ ہونے کے اظہار کے لئے وہ ایک خاص قسم کا لباس پہنیں۔ بعد میں کوڑھیوں کے لئے علیحدہ بستیاں بنادی گئیں جس کے بعد عام لوگوں سے ان کے تمام روابو تم ہو گئے۔ ان کے خاندان والوں کے لئے یہ لوگ مردہ ہوجاتے تھے اور وہ بھی ان سے کی قسم کا تعلق نہیں رکھتے تھے۔

ان کے بعدوہ لوگ کہ جود ماغی امراض میں بتلا تھے، انہیں پاگل، جنونی ، اور خبطی کہہ کرساج سے علیحدہ کر دیا جاتا تھا۔ لیکن کوڑھیوں کی طرح انہیں علیحدہ بستیوں میں نہیں رکھا جاتا تھا، بلکہ برداشت کیا جاتا تھا کیونکہ بیلوگ عام طور سے کسی کونقصان نہیں پہنچاتے تھے۔ ہندوستان میں ان لوگوں کے بارے میں بیدخیال تھا کہ یہ ''پنچ'' ہوئے ہیں، اوران میں روحانی طاقت ہے، جس کی وجہ سے بیلوگ مستقبل کے بارے میں پیشین گوئی کر سکتے ہیں۔

اکثر ان کے بے ربط جملوں سے لوگ اپنا مطلب نکال لیتے تھے۔اس روحانی رتبہ کی وجہ سے لوگ ان کا احتر ام بھی کرتے تھے اور ان سے ڈرتے بھی تھے کہ بیکوئی بدد عانہ دیدیں اور لوگوں کومصیبت میں مبتلانہ کر دیں۔

موجودہ زمانے میں اب ان لوگوں کے لئے دماغی اسپتال بنادیے گئے ہیں تا کہ انہیں وہاں رکھ کرعلاج کیا جائے اور اس قابل بنایا جائے کہ وہ ساج میں مفید کر داراد اکر سکیں۔

سان سے نکالے جانے والوں میں جرائم پیشالوگ تھے۔ان کے لئے مختلف قتم کی سزائیں مقررتھیں۔ان سزاؤں میں غلام بنانا، ملک سے جلاوطن کرنا،اذیت دینا، قید میں رکھنا، یا پھانسی پرافکا نا شامل تھیں۔ جب اہل یورپ نے ایشیا،افریقہ، آسٹریلیا، نیوزی لینڈ میں اپنی کالونیاں بنا ئیں تو مجرموں کو بطور سزاان کالونیوں میں بھیج دیا جاتا تھا، جہاں ان سے محنت ومزدوری کرائی جاتی تھی چونکہ ان کوکوئی اجرت نہیں دی جاتی تھی،اس لئے اس کا فائدہ ریاست کو ہوتا تھا۔ آسٹریلیا، خاص طور سے مجرموں کے لئے ایس کالونی بن گیا تھا کہ جہاں برطانوی حکومت لوگوں کومعمولی جرائم پر بطور سزایہاں جہازوں میں مجرکر بھیج دیتی جہاں برطانوی حکومت لوگوں کومعمولی جرائم پر بطور سزایہاں جہازوں میں مجرکر بھیج دیتی مقی، جہاں ان لوگوں سے بھیتی باڑی،اور معد نیات کی کانوں میں کام کرایا جاتا تھا۔

بیصورت حال ان ملکوں میں ضرور بدلی ہے کہ جہاں جمہوری روایات اور ادار ہے قائم ہو گئے ہیں۔ اب وہ مخرف دانشوروں ، فلسفیوں ، اور مفکروں کو برداشت کیا جاتا ہے اور انہیں اجازت ہوتی ہے کہ اپنے خیالات کا اظہار کرسکیں لیکن وہ ممالک کہ جواب تک آمریت ، بادشاہت ، اور مطلق العنان طرز حکومت میں جکڑے ہوئے ہیں ، وہاں اب بھی ریاست اور سماج کے قائم شدہ نظریات کے خلاف آواز اٹھانا بعناوت سمجھا جاتا ہے اور اس کی سزاقید و بنداور موت کی صورت میں ہوتی ہے۔

ساج سے جرائم کے خاتمہ کے لئے بورپ میں خاص طور سے 1830 سے جدید تتم کے قید خانے تقمیر کئے گئے ہیں تا کہ مجرموں کی اصلاح ہوسکے،اور مز ااور اصلاح کے ذریعہ جرائم کوروکا جا سکے جیل خانوں کا پہلامقصد تو یہ ہوتا ہے کہ مجرموں کوجیل کی چار دیواری میں رکھ کراس کے جرم کے مواقعوں کوختم کر دیا جائے۔ کیونکہ بطور قیدی وہ مجبور ہوجاتا ہے، اوراس قابل نہیں ہوتا ہے کہ لوگوں کو پریشان کر سکے جیل میں رکھنے کے بعد مجرم ریاست کی تحویل میں آ جاتا ہے۔ اب بیریاست کی ذمہ داری ہوتی ہے کہ اس پرمقدمہ چلائے اور اسے سزا دے، اس طرح مجرم ساج کے لوگوں کے خیض وغضب کا شکار نہیں ہوتا ہے اور دہ مجمع کے قانون' کے بجائے اس پرریاست کے قانون کا اطلاق ہوتا ہے۔

برقسمتی سے تیسری دنیا کے ملکوں میں جیلوں کی حالت بے انتہا نا گفتہ بہہ ہے۔ ان

کا پنے کھانے پینے کی سہولیات کا فقدان ہے۔ جیل کے عملہ میں رشوت کا کاروبارزوروں

پر ہے۔ اس لئے جیل میں اصلاح کی کوئی گنجائش نہیں ہوتی ہے۔ بلکہ عام طور پرقیدی پہلے

سے زیادہ جرائم کے ارتکاب کا شکار ہوجاتے ہیں۔ ناکافی سہولتوں کی وجہ سے جیلوں میں
اکثر قیدیوں کی بغاوت ہوتی رہتی ہے۔ اس سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ قیدی کس قدر
مجوری کی حالت میں اتھارٹی کے خلاف آواز اٹھاتے ہیں، اور اپنے مطالبات حکومت کے
سامنے پیش کرتے ہیں۔

ساج سے نکالے جانے کے پس منظر میں دوعوامل کام کرتے ہیں: ایک تو وہ ایسے
افراد اور گروہوں کو خارج کرتا ہے کہ جو پیداواری عمل میں حصہ لینے کے قابل نہیں ہوتے
ہیں، اور اس پرمعاشی طور پر بوجھ بن جاتے ہیں۔ دوسرے وہ لوگ ہوتے ہیں کہ جوساح
کے متحکم اداروں اور روایات سے انحراف کرتے ہیں اور ان کے نظریات و خیالات سے جو
تبدیلی آتی ہے، ساج اسے اسپے اتحاد کے لئے ایک خطرہ سمجھتا ہے۔

اس لئے سوال پیدا ہوتا ہے کہ کیالوگوں کوساج سے نکالنا درست اقدام ہوتا ہے یا اس کے نقصانات ہوتے ہیں؟ ساج کا بیکام ہے کہ اگر اس کے افراد پیداواری عمل کے قابل نہ ہوں تو ان کو اس قابل بنائے ، ان کی صحت اور تعلیم و تربیت کا بندوبست کرے۔ اگر لوگ ناانصافیوں کی وجہ سے جرائم کرتے ہیں تو اس کاسدّ باب کرے۔اس صورت میں وہ ان کی تو انائی کواستعال کرسکے گاور نہ اخراج کی صورت میں ان سے محروم ہوجائے گا۔

خاص طور سے اگر متنازعہ دانشوروں کونظر انداز کیا گیا تواس صورت میں ساج ایک جگہ مجمد ہوکررہ جائے گا اور اس کی ترقی کے راستے بند ہوجائیں گے۔اس لئے صحت مندساخ کے لئے اخراج سے زیادہ لوگوں کے اشتراک کی ضرورت ہوتی ہے۔

# نهانااورجسمانی صفائی

تقریباتمام قدیم تہذیوں میں جسمانی صفائی کوروح کی پاکیزگی کے لئے انتہائی اہم سمجھاجاتا تھا، اس لئے فدہمی راہنما، عبادت سے پہلے نہا دھو کرخود کو پاک صاف کرتے سے عام لوگوں کے لئے بھی بیلازی تھا کہ جب وہ مندروں اور عبادت گا ہوں میں جاتے سے قو نہا کرجیم کوصاف کرتے سے، تا کہ عبادت کے وقت یا فدہمی رسومات میں اوائیگی کرتے ہوئے صفائی اور پاکیزگی کے ماحول کو برقر اردکھاجائے۔

قدیم مصر میں مندروں کے راہب یا راہنماؤں کے لئے یہ لازی تھا کہ وہ دو وقت صح اور دو وقت رات کونہایا کریں۔ کانبی کے عہد کی سب سے زیادہ صفائی اور پا کیزگی کا خیال رکھنے والی تہذیب وادی سندھ کی تھی۔ آٹارقد بہد کی کھدائی کے بعد بہ ٹابت ہوا ہے کہ وادی سندھ کے لوگ اپنے شہروں اور گھروں کی صفائی کا بڑا خیال رکھتے تھے اور کورا کرکٹ وگندگی اشانے کے انظامات تھے، اس وجہ سے ماہرین نے اس پہلو کی طرف خاص توجہ دی ہواور صفائی کی جانب ان کی دلچی سے ماحول پر جواثر ات ہوئے تھے ان کا بھی جائزہ لیا ہے۔ موہن جو ڈروکی کھدائی کے بعد جو آٹار ملے ہیں، ان کے ذریعہ یہ معلومات ملی ہیں کہ ہر گھر میں شانہ ہوتا تھا، اور پانی کی سپلائی کے لئے کنواں، گندے پانی کی نکای کے لئے بخت اور ڈھکی ہوئی ٹالیاں تھیں۔ اس کے علاوہ شہر میں ایک' بڑا تالاب' تھا، جس کے پخت اور ڈھکی ہوئی ٹالیاں تھیں۔ اس کے علاوہ شہر میں ایک' بڑا تالاب' تھا، جس کے بارے میں ماہرین کا خیال ہے کہ شاید یہاں لوگ نہ ہی رسومات کے وقت نہایا کرتے تھے بارے میں ماہرین کا خیال ہے کہ شاید یہاں لوگ نہ ہی رسومات کے وقت نہایا کرتے تھے

تا کہ جم کی صفائی کے بعداس میں شریک ہوں۔

یونان میں کریٹ کے مقام پر ماہر آ ٹارقدیمہ نے کھدائی کے بعد 3000 ق. نمیں تغیر شدہ عسل خانے کو دریافت کیا ہے جومینوں (Minus) بادشاہ کے شاہی تخت والے کمرے سے کمتی تھا۔

ہندوستان میں ویدک عہد کے زمانہ میں ساج رنگ یا''وژن'' کی بنیاد پر ذات پات میں تقسیم ہوگیا تھا اور وقت کے ساتھ برہمن نے ، فہ ہی راہنماؤں کی حیثیت سے اعلیٰ ذات کی حیثیت اختیار کر لی۔ فہ ہی راہنماؤں کے اس درجہ کو حاصل کرنے کے بعد ،ان کے لئے ضروری تھا کہ وہ جسمانی پاکیزگی کا خاص طور پر خیال رکھیں۔اس لئے بیرج کے وقت ضرور نہاتے تھے۔ کھانے سے پہلے بھی ان کے لئے نہا نالازی تھا۔ باور چی خانہ میں بغیر نہائے داخل نہیں ہوتے تھے کیونکہ درسوئی گھر کا سب سے متبرک مقام تھا۔اس کے علاوہ اگر کسی فیلی ذات کے فرد کا سابیان پر پڑجائے تو بی فورا نہاتے تھے تا کہ اس کی وجہ سے ان پر جوگندگی آئی ہے وہ دور ہوجائے۔

چونکہ اکثر قدیم تہذیبیں دریا کے کنارے پیدا ہوئیں اور پروان چڑھیں، اس لئے ان کے لئے پانی مقد اور متبرک ہوگیا۔ بینہ صرف پینے اور جسمانی صفائی کے گام آتا تھا، بلکہ بیان کی فعلوں کے لئے ضروری تھا، اس لئے پانی کا احترام ان کی روایات میں شامل ہوگیا۔ مثلاً ہندوستان میں دریائے گئگا مقد س ہوگی اور بیروایت پڑگئی کہ اگر کوئی اس میں نہا لے، یا بحض ایک غوط بھی لگا لے تو اس کے تمام گناہ دھل جاتے ہیں۔ اس لئے آج بھی نہا ہے، یا بحض ایک غوط بھی لگا نے تو اس بلکہ مُر دوں کوجلانے کے بعدان کی را کہ بھی دریا میں بہادیتے ہیں تا کہ اسے آخرت میں شانی مل جائے۔

یونان کے لوگوں میں بھی صفائی کا خیال رکھا جاتا تھا۔خاص طور سے جب وہ مندروں میں عبادت کے لئے جاتے تھے، یا دیوتاؤں کونذر دیتے تھے تو خاص طور سے نہادھو کر جاتے تھے۔ لیکن ان میں سے کچھ لوگوں کا خیال تھا کہ اگر نہایا جائے تو اس سے مردول میں نسوانیت آجاتی ہے اورجسم کمزور ہوجا تاہے۔

یونان کی ریاست اسپارٹا کہ جہاں نو جوانوں کو ابتدائی عمر سے سخت فوجی تربیت دی جاتی تھی انہیں سردیوں میں بھی ٹھنڈ ہے پانی سے نہانا ہوتا تھا تا کہ وہ اس کے عادی ہوں اور جسمانی کمزوری کو دورکر سکیس۔ چونکہ اسپارٹا میں نو جوان کیمپوں میں رہتے تھے، اس لئے انہوں نے پبلکے عسل خانوں کی ابتداء کی ، جہاں پرشمری کو آ کرنہانے کی آزادی تھی۔

مشرق وسطی کے ملکوں میں، چونکہ موسم گرم ہوتا ہے اس لئے یہاں ہاتھ، منہ دھونے اور نہانے کارواج رہاہے۔ ابتدائی دور میں بید ستورتھا کہ جب کوئی مہمان یا اجنبی سفر کرتا ہوا کسی قبیلہ میں پنچتا تھا تو وہاں بطور عزت میز بان سب سے پہلے اس کے پاؤں دھلاتا تھا کیونکہ اس کے سینڈل پیروں کوگر دوغبار سے محفوظ نہیں کر پاتے تھے۔ پیردھونے سے اس کی تھی دور ہو جاتی تھی۔ بیردھونے سے اس قدر مقبول تھی کہ حضرت عین کی بطور عزت لوگوں کے بیردھویا کرتے تھے۔ ان کی بیرسم عیسائی را ہوں ،صوفیوں ، پوپوں میں بھی جاری ہے جواب بھی دفا فو قانم یب لوگوں کے پیردھوتے ہیں تا کہ ان کی عزت افزائی کی جائے ،اور اپنی خاکساری کا اظہار کیا جائے۔

. یہود یوں میں کھانے سے پہلے ہاتھ دھونا لازی تھا۔ اگر کوئی بغیر ہاتھ دھوئے کھانا کھا تا تھا تو یہ گناہ تصور کیا جا تا تھا۔ اس کے ساتھ ہی یہود یوں میں ایک محاورہ مقبول ہو گیا تھا کہ اگروہ کسی منصوبہ کوترک کرتے تھے تو کہتے تھے کہ''ہم نے اس سے ہاتھ دھو لئے''ہاتھ دھونے کا یہ محاورہ ہمارے ہاں بھی بولا جا تا ہے جب کسی کام کوترک کردیا جائے۔ یاکسی منصوبہ کی کامیا بی کی امید نہ ہو۔

کیکن سب سے زیادہ شاندار پلک باتھ، رومیوں نے تغییر کرائے۔اگر چہال ضمن میں ایرانیوں کا بھی ذکر آتا ہے جنہوں نے عالیشان پلک باتھ بنائے ،گر چونکہ ان کی کمل تاریخ نہیں ملتی، اس لئے ان کا ذکر تاریخ ہے گم ہو گیا ہے، جب کہ رومیوں کے پبلک عسل خانے آج بھی موجود ہیں، اور ان کی تاریخ بھی محفوظ ہے، اس لئے لوگ ان سے زیادہ واقف ہیں۔

کہا جاتا ہے کہ سب سے پہلے رومیوں نے 312 ق۔م میں نہانے کے تالاب بنائے۔ اس دہائی میں نہانے کے تالاب بنائے۔ اس دہائی میں انہوں نے پلک باتھ روشناس کرائے۔ 82ء میں روی شہنشاہ کلاڈیس (Claudius) نے شہر میں پانی کی سپلائی کے لئے بڑے بڑے حوض تقمیر کرائے جہاں پانی کو محفوظ رکھا جاتا تھا۔ چونکہ پبلک باتھ رومن لوگوں میں مقبول ہو گئے اس لئے تقریباً ہردوی شہنشاہ نے ان کی تقمیر میں حصالیا تا کہ اس کی شہرت ہو۔

روی شہنشاہ ڈوک لیشین (Diocletion) نے 302ء میں ایک پُر شکوہ عسل خانہ تعیر
کرایا، جس میں سنگ مرمر کو استعال کیا گیا تھا۔ اس کے ہال میں مشہور آرٹسٹوں کے بنائے
ہوئے مجسے اور تصاویر تھیں۔ اس نے عسل خانے کو رومی تہذیب و تدن اور کلچرکی ایک
علامت کے طور پر اجا گر کیا، جس سے نہ صرف ان کے طرز تعمیر، بلکہ ان کے آرٹ اور
ذوقی جمالیات کا پنہ چلتا تھا۔

رومیوں کے بیپلک باتھ، ساجی و ثقافتی سرگرمیوں کے مرکز بن گئے تھے، جہاں لوگ نہصرف نہایا کرتے تھے اسلامی و ثقافتی سرگرمیوں کے مرکز بن گئے تھے ، جہاں لوگ نہصرف نہایا کرتے تھے ۔ شعراءا پنصر سناتے تھے، فلسفی اپنے مباحثوں کے ذریعہ لوگوں کو مصروف رکھتے تھے۔ اس کے علاوہ جب لوگ آپس ملتے تو سیاست سے لے کرساجی اور ثقافتی پہلوؤں پر بات چیت ہوتی تھی۔ سنجیدہ موضوعات کے ساتھ ساتھ لوگ موسیقی اور گیتوں سے بھی لطف اندوز ہوتے تھے۔

رومیوں کے نہانے کاعمل بڑا لمبا ہوتا تھا۔ داخلہ فیس بہت معمولی ہوتی تھی، جو ہر آنے والا چوکیدارکوادا کرتا تھا۔اس کے بعدیداس کاحق تھا کٹسل خانے کی تمام سہولتوں سے لطف اندوز ہو۔گرم اور سردیانی سے نہانے سے پہلے وہ کئی کمروں سے گذرتا تھا۔ آخر میں اس کے جسم پر کریم کی مالش کی جاتی تھی۔روی امراءا بنی خوشبوئیں اور کریمیں ساتھ لایا کرتے تھے جو یا توعشل خانے کے ملازم یا ان کے غلام ان کے جسموں پران سے مالش کرتے تھے۔

روی ہاتھ کے کھلنے کے اوقات مقرر تھے، بیدو پہرکوایک بجے کھلتے تھے اور شام تک کھلے رہتے تھے۔ پچھروی لوگ تمام دن یہاں گذارتے تھے۔اس دوران وہ کھیلوں میں مشغول رہتے تھے یا دوستوں سے ملاقات اور بات چیت میں وقت گذارتے تھے۔

رومیوں کی اس عیاثی کی وجہ وہ دولت تھی کہ جو وہ فتو حات کے ذریعہ لوٹ مار کے بعد حاصل کرتے تھے۔ جنگی قیدی جنہیں وہ غلام بنا لیتے تھے، بیان کی محنت ومزدوری تھی کہ جس کی وجہ سے انہیں فرصت میسر آ جاتی تھی کیونکہ بیغلام نصر ف گھر بلوکام کاج کرتے تھے بلکہ کھیتی باڑی، اور دوسرے کاموں میں بھی مصروف رہتے تھے۔ اس نے رومیوں کو دولت، فرصت، اور زندگی سے لطف اندوز ہونے کے مواقعے دیئے بیکن جب بیسلسلہ ختم ہوا، مفتوح ملکوں میں ان کے خلاف بغاوتیں شروع ہوئیں، غلاموں نے مزاحتی تحریکوں میں مفتوح ملکوں میں ان کے خلاف بغاوتیں شروع ہوا۔ اس کے ساتھ بی ان کے شہراجڑ نا مصہ بیں جو شروع ہوئے اور ان کے پبک باتھ بھی ویران ہو گئے۔ اب بیمض تاریخ کا حصہ بیں جو ماضی کی داستان کہنے کے لئے باقی رہ گئے ہیں۔

جب روی شہنشاہ کوسٹن ٹائن عیسائی ہوا تو اس کے ساتھ ہی چرچ کا ادارہ سیاسی اور فرجی طور پر طاقتور بن کر امجرا۔ جب اسے سیاسی حمایت حاصل ہوگئ تو عیسائی راہوں نے پُرزورمہم کا آغاز کیا کہ روی ساج میں جو بھی پرانی روایات اور رسومات ہیں ،ان کا خاتمہ کردیا جائے کیونکہ بیان کے نزدیک کا فرانہ اور مشرکا نہ تھیں اور ان کی جگہ عیسائی نہ ہبی روایات اور عقا کہ کونا فذکیا جائے۔

اس سلسله میں انہوں نے بلک باتھ کے ادارے برحملہ کیا۔ان کے نزد یک چونکہ بیہ

رومیوں کاطر زِعمل تھا، اس لئے نا قابل قبول تھا، کیونکہ رومی عیسائیوں کے خلاف تھے، اور نہ بہی طور پربت پرست اور کا فرتھے۔ اس کے علاوہ عیسائیت کے زیرا ثریہ تصور تھا کہ انسانی جسم فانی ہے، اور گناہوں سے آلوہ ہے۔ اس لئے وہ اس کی صفائی اور پاکیزگی کے بجائے روح کی پاکیزگی پرزور دیتے تھے، اور انسان کی زندگی کا مقصد بیتھا کہ وہ آخرت کی تیاری کرے، اور اس دنیا کی آلودگی سے دور رہے۔

اس بہلغ کا نتیجہ یہ ہوا کہ عیسائیت کے مانے والوں نے نہانا دھونا چھوڑ دیا۔ان کے خدد کے داران نزدیک میل سے بھراہواجسم ان کی پر ہیزگاری کی علامت بن گیا۔ چرچ کے عہدے داران لوگوں پر تنقید کرتے تھے اور برا بھلا کہتے تھے کہ جو اپناوقت چرچ کے بجائے پبلک باتھ میں گذارتے تھے۔ چرچ کے اثر کی وجہ سے صفائی کو اب گناہ سمجھا جانے لگا،اورا گرکوئی صفائی کی طرف توجہ دیتا تو اس پر شہوت پرتی کا الزام لگایا جاتا تھا۔ جسم پرچ ھا ہوامیل نہ صرف روحانی درجات حاصل کرنے کے لئے ضروری تھا، بلکہ یہ خیال کیا جاتا تھا کہ اس سے لوگ جراثیم سے محفوظ رہتے ہیں۔

یورپ کے سردملکوں میں ویسے بھی عام لوگوں کے لئے نہانا مشکل تھا، کیونکہ پانی کو گرم کرنے میں وقت اور ذرائع دونوں کا استعال ہوتا تھا۔ غریب لوگ اس قدرایندھن پانی گرم کرنے برخرچ نہیں کر سکتے تھے۔ اس لئے اگر بھی خاندان میں نہانا ہوتا تھا تو بسمیں گرم پانی رکھا جاتا تھا۔ اس میں سب سے پہلے خاندان کا سربراہ نہا تا تھا، اس کے بعداس کی بیوی، اور بیج ، سب سے آخر میں گھر کے سب سے چھوٹے بیچ کواس پانی میں ڈالا جاتا کی بیوی، اور بیج ، سب سے آخر میں گھر کے سب سے چھوٹے بیچ کواس پانی میں ڈالا جاتا تھا۔ اب تصور کیا جاسکا ہے کہ اس وقت تک پانی کس قدر گذرہ اور شعنڈ ابو چکا ہوگا۔

جہاں تک کسانوں کاتعلق تھا۔ وہ ساج کے سب سے زیادہ غریب اور پس ماندہ طبقہ نی تعلق رکھتے تھے۔ وہ اس قابل نہیں تھے کہ پانی گرم کرسکیں اور نہانے کی عیاشی سے لطف اندوز ہوسکیں۔ اس لئے ان کے لئے زندگی میں نہانا کسی بڑی عیاشی سے کم نہیں ہوتا تھا۔ اس وجہ سے پچھ مورخوں کا خیال ہے کہ وہ سال میں دو مرتبہ نہاتے تھے، جبکہ پچھ کا خیال ہے کہ وہ سال میں دو مرتبہ نہاتے تھے، جبکہ پچھ کا خیال ہے کہ صرف تین خیال ہے کہ صرف بار شوں کا پانی ان کے منہ کو دھوتا تھا۔ پچھ کی رائے ہے کہ وہ صرف تین مرتبہ نہاتے۔ پہلی مرتبہ جب وہ پیدا ہوتے تھے، دوسری مرتبہ ان کی شادی کے وقت، اور تیسری مرتبہ ان کے مرنے پر۔ یہ تینوں عسل ایک طرح سے رسم کو پورا کرتے تھے۔ ان کا مقصد جسم کی صفائی نہیں ہوا کرتا تھا۔

وقت کے ساتھ صفائی کے بارے میں یورپ کے لوگوں کے خیالات بدلتے گئے۔ مثلاً یورپ کے امراء میں بیرواج ہوگیا تھا کہ وہ کھانے سے پہلے ہاتھ دھویا کرتے تھے۔ گر انگلتان میں امراء اس کے عادی نہیں تھے اور بغیر ہاتھ دھوئے کھانا کھاتے تھے۔ چونکہ نہانے کا دستورنہیں تھا، اس لئے خاص طور سے امراء جسم کی بد بو دبانے کے لئے مختلف خوشبوئیں اور پاؤڈرز کا استعال کرتے تھے۔ اس کی وجہ سے ہی انڈر گارمنٹس پہنے کا سلسلہ شروع ہوا۔

اس صورت حال میں اس وقت تبدیلی آئی جب اہل یورپ صلیبی جنگوں کے سلسلہ میں فلسطین پر حملہ آور ہوئے تا کہ مقد س سرز مین کو آزاد کرائیں۔ یہاں ان کا واسطہ عربوں سے ہوا کہ جن میں نہانے اور صفائی کا روائ تھا۔ اس رابطہ کے بعد جب صلیبی جنگجوگرم اور خوشبودار خسل سے لطف اندوز ہوئے اور اس سے ان کو جوجسمانی راحت ملی تو آنہیں جسمانی صفائی کا احساس ہوااور نہانے کی اس عادت کو وہ والیسی پریورپ لے کر آئے۔ اس کے بعد سے صلیبی جنگجوؤں میں گرم اور خوشبودار پانی سے نہانا ایک فیش ہوگیا۔ یہ جنگجوا کثر اپ مہمانوں کو اس حالت میں ملتے تھے کہ وہ پانی کے نب میں لیٹے ہوتے تھے اور ایک پردہ کے ذریعیان کے اس حالت میں وہ ان سے گفتگو کرتے نہانا ایک گروپ آرڈ رآف دی باتھ نے۔ عنسل کی اس عادت کی وجہ سے جنگجوؤں کا ایک گروپ آرڈ رآف دی باتھ کے مشہور ہوگیا۔

لیکن اس کے ساتھ ہی نہانے کے خلاف چرچ کی خالفت جاری رہی ، کیونکہ وہ اسے مسلمانوں سے منسوب کرتے تھے اور اس عادت کو غیر عیسائیت گردائے تھے۔ اسپین میں جب 1492 میں عیسائی فتح یاب ہوئے تو انہوں نے مسلمانوں کو مجبور کیا کہ یا تو عیسائی ہو جا کیسی یا ملک چھوڑ دیں ، ان میں کچھ دکھاوے کے لئے عیسائی ہو گئے گرخفیہ طور پر مسلمان ہو سے گرخفیہ طور پر مسلمان رہے۔ چرچ کے عہدے دارا لیے لوگوں کی دیکھ بھال کرتے تھے ، اگر ان میں ہے کی نے جعہ کے دن شسل کیا ہوتا تو ان کا شک یقین میں بدل جا تا تھا کہ وہ مسلمان ہے ، اور اس جرم کی اسے سزادی جاتی تھی۔

لیکن وقت کے ساتھ خیالات میں تبدیلی آتی گئی، جب یورپ میں پلیگ اور متعدی بیاریوں کے حتیجہ میں لوگوں کی اموات ہو کیں، توبیا حساس ہوا کہ ان بیاریوں کی وجہ گندگی اور صفائی کی کی ہے۔ لہذااس دریافت نے ان میں بیشعور پیدا کیا کہ نصرف جسمانی صفائی ضروری ہے، بلکہ ماحول کو بھی صاف رکھنا چاہئے تا کہ بیاریوں سے چھٹکا را پایا جاسکے۔اس لئے جسمانی صفائی کے لئے صابی اور دوسری اشیاء کو رواح دیا۔ اس کے ساتھ ہی ایسی جسمیانی صفائی کے لئے صابی اور دوسری اشیاء کو رواح دیا۔ اس کے ساتھ ہی ایسی جسمی صفائی اور ماحول کی یا کیزگ کے بارے میں آگی دی۔

# اخلاقی قدریں اور سوسائٹی

چونکہ اخلاقی قدریں کسی بھی سوسائٹ کے قیام اور اس کے استحکام کے لئے ضروری ہوتی ہیں، اس لئے نہ ہمی را ہنماؤں ، مفکروں ، فلسفیوں اور دانشوروں نے ان قدروں پڑمل کرنے پرزور دیا ہے۔ کیونکہ یہ اخلاقی قدریں معاشرے کی روز مرہ کی زندگی ، تجارت ، میل جول ، اور آپس کے تعلقات کو ایک دوسرے سے جوڑے رکھتے ہیں اور اگر ان پڑمل ہوتو معاشرے خوش اسلوبی سے آگے بوصتے رہتے ہیں۔

یہاں پر بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ آخر لوگ کیوں اخلاقی قدروں پڑل کرتے ہیں۔ان
پڑل کرنے کی سب سے پہلی وجہ تو خود معاشرے کا لوگوں پر دباؤ ہوتا ہے کہ وہ اپنے
معاملات میں اخلاقی قدروں کو اپنارا ہنما بنا کیں۔ مثلاً اگر ہم اپنے معاشرے کا تجزیہ کریں تو
تقسیم سے پہلے اور اس کے ابتدائی زمانہ میں رشوت لینے والے کو براسمجھا جاتا تھا اور بہ آلہا
جاتا تھا کہ اس کے گھر پر کھانے چنے سے پر ہیز کرنا چاہئے۔معاشرے کے اس دباؤ کی وجہ
سے لوگ رشوت لینے سے گھراتے تھے۔اگر کوئی اس میں ملوث ہوتا تھا تو بڑی خاموثی اور
راز داری سے تا کہ لوگوں کو اس کا پہنہیں چل سکے۔

مگروفت کے ساتھ سیاتھ بید دباؤ کم ہوتا چلا گیااور رشوت لینایا دوسری بدعنوانیوں میں ملوث ہونا شرم کی بات نہیں رہی ،الہذا ہم دیکھتے ہیں کہ اگر کوئی سیاسی راہنما مالی بدعنوانیوں میں ملوث ہوتا ہے، تواس کی پارٹی کے لوگ اس کی حمایت میں مظاہرے کرتے ہیں۔اگر چہ وہ جانتے ہیں کہان کے راہنمانے غیر قانونی طور پر مالی فوائد حاصل کئے ہیں۔

لہذا جب معاشرے کا دباؤختم ہوجاتا ہے تو ہم ہر طرف بدعنوانیوں کی حمایت میر لوگوں کود کیھتے ہیں۔مثلاً اگر حکومت کی جانب سے دکانداروں کے خلاف مہم چلائی جاتی ہے کہ وہ اشیاء میں ملاوٹ نہ کریں، تو اس کے خلاف ساری برنس برادری اکٹھی ہوجاتی ہے اورا کی طرح سے ملاوٹ کی حمایت میں مظاہرے ہوتے ہیں۔

بات يہيں پرختم نہيں ہوجاتی ہے۔ اگر طلباء کو امتحان میں نقل سے روکا جاتا ہے تو تمام طلباء برادری اس کے خلاف سر کول پر آجاتے ہیں اور اس طرح نقل کی حمایت کرتے ہیں۔ اس کا مظاہرہ ہم وکلاء کے ہاں بھی ویکھتے ہیں، اگر کوئی وکیل کسی جرم میں پکڑا جانہ ہے تو وکیل برادری اس کی مدد کے لئے آجاتے ہیں۔

جب لوگوں میں بدعنوانی کو برداشت کرنے کی عادت ہو جائے ،اور جرم کو جرم نہیں معجما جائے ، تو اس صورت میں معاشرتی کردارختم ہوجا تا ہے اور افراد آزاد ہوجاتے ہیں کہ وہا خلاقی قدروں کو پامال کریں۔

معاشرے میں اخلاقی قدروں کی پابندی کی دوسری وجہ ذہبی تعلیمات ہوتی ہیں کہ جن میں اس بات پر زور دیا جاتا ہے کہ نیک اور صالح کر دار کی تشکیل میں اخلاقی قدروں پر عمل ضروری ہوتا ہے۔ ان میں اس بات پر بھی زور دیا جاتا ہے کہ جولوگ ان پر عمل نہیں کریں گے، اگلی و نیا میں انہیں اس کی سزا ملے گی۔ سزااور جزنا کے اس تصور کی وجہ سے سمجھا جاتا ہے کہ لوگ ان کی پابندی کریں گے۔ لیکن جب لوگ ذہبی تعلیمات کوروز مرہ کی زندگ سے علیحدہ کر لیتے ہیں تو اس علیحدگ کے نتیجہ میں ان پر ذہبی دباؤ بھی ختم ہو جاتا ہے۔ وہ نتیجہ میں ان پر ذہبی دباؤ بھی ختم ہو جاتا ہے۔ وہ نہیں عبادات میں بھی مصروف رہتے ہیں، اور دوسری طرف ملاوٹ، اسمگلنگ اور چور بازاروں کے ذریعہ دولت اسٹھی کرنا معیوب نہیں سمجھتے ہیں۔ اس صورت میں ندہب ان بازاروں کے ذریعہ دولت اسٹھی کرنا معیوب نہیں سمجھتے ہیں۔ اس صورت میں ندہب ان

اخلاقی قدروں پرعمل کرنے کی ایک وجہ خود فرد کے اپنے احساسات اور شعور کا دخل

وتا ہے۔اگروہ سے بھتا ہے کہ اخلاقی قدروں کو پا مال کر کے بدعنوانیوں میں ملوث ہوا جائے زاس سے اس کی شخصیت مجروح ہوجائے گی ،اس کے کردار میں ٹوٹ پھوٹ ہوجائے گی ، و اس صورت میں وہ بدعنوانیوں سے دورر ہتا ہے اور اخلاقی قدروں پڑممل کرتا ہے۔ کیونکہ و سمجھتا ہے کہ اس سے اس کے کردار کی پڑنگی ہوگی اور اس کی شخصیت میں اعتاد کا جذبہ پیدا

> دگا۔اپنے ذاتی دباؤ کی خاطروہ بدعنوانیوں سے دورر ہتا ہے۔ منابع میں منابع میں میں میں استعمال کا میں میں استعمال کا میں استعمال کی میں استعمال کے میں استعمال کی میں است

جب معاشرہ زوال پذیر ہوتا ہے تواس کے ساتھ ہی اخلاقی قدریں بھی زوال کاشکار ۔ جاتی ہیں۔ بدعنوانیوں کورو کئے کے ساجی ، ذہبی ،اور ذاتی دباؤ بے اثر ہوجاتے ہیں۔اس

پورت حال میں ایمانداری، دیانت، سچ ،اور دوسری قدریں بے معنی ہوجاتی ہیں۔ سے اسٹ کر کر سے خون کا میں قبید تاریخ

اس لئے اگر کوئی ایک فرد ذاتی طور پر اخلاقی قدروں کی پابندی کرتا ہے، تو وہ عاشرے کے لئے نداق اور استہزا کا مرکز بن جاتا ہے۔ لوگ اس کی ایمانداری، سچائی، اور

یانت داری کی تعریف کرنے کے بجائے اس کوتنہا کردیتے ہیں۔وہ لوگوں کے لئے ہاعث موننہیں ہوتا ہے، بلکہ باعث عبرت ہوتا ہے۔

اس کے برعکس وہ افراد باعث فخر ہوجاتے ہیں کہ جو بدعنوانیوں میں ملوث ہوکر، تمام خلاقی قدروں کونظر انداز کر کے دولت اکٹھی کرتے ہیں۔لوگ ان کی تعریف وتو صیف

۔ ںمصروف نظرآتے ہیں۔ اخلاقی قدریں معاشرے میں امیر وغریب، طاقت ور اور کمزور کے درمیان تو از ن

ائم رکھتی ہیں، جب بیتوازن ٹوٹ جاتا ہے تو پھرامیرغریب پراورطاقت ور کمزور پرغالب جاتا ہے۔اس صورت میں بقاء کی جنگ میں وہ کامیاب رہتے ہیں کہ جو دھو کہ، فریب، جوٹ اور سازش کے ذریعہ اپنے لئے راستہ بناتے ہیں۔الی صورت میں معاشرے میں

۔ رائم کی مافیا ئیں بن جاتی ہیں،اوراتی طاقت ورہوجاتی ہیں کہ ریاستی ادار ہے بھی ان سے

خوف زده رہے لگتے ہیں۔

اس صورت حال میں اگر چوری، ڈاکہ قبل و غارت گری، لوٹ کھسوٹ، شدت پندی، انتہا پندی، اور دہشت گردی ہوتو اس میں تعجب کی بات نہیں، کیونکہ بیاس بات کی علامت ہے کہ سوسائی اور اس کی بنیادیں کھو کھلی ہوکرٹوٹ چکی ہیں، اور ان کوسہار ادینے والا کوئی نہیں ہے۔

اس وقت پاکستان کی سوسائٹی اس بحران سے گذر رہی ہے۔ برقسمتی سے زوال اور پس ماندگی کی کوئی انتہانہیں ہوتی ہے، یہ برابر گہرے غار میں گرتی چلی جاتی ہے۔ اس صورت حال میں انسانیت، انصاف، قانون اور حقوق کی پاسداری ہے معنی ہوجاتی ہے۔

عام طور سے بیہ خیال کیا جاتا ہے کہ پندونھیجت ،اورموت کے خوف سے ڈرادھ کا کر لوگوں کو اخلاقی قدروں کا پابند بنایا جائے۔ گرابیا ممکن نہیں ہے کیونکہ جب تک سوسائٹی کے معاشی ،ساجی اور سیاسی حالات مشحکم نہ ہوں گے اس وقت تک اخلاقی اقدار بھی کمزور رہیں گی۔ کیونکہ ان اقدار کا تعلق ان سے جڑا ہوا ہے۔ بیا علی کی میں نہیں ہیں، اس لئے ان کی بنیا دسوسائٹی کی مادی صورت حال میں پوست ہے۔

اس تجزیہ کے چیش نظر جب ہم یا کتان کی گرتی ،ٹوٹتی ،اورزوال ہوتی اخلاقی اقدار کو

## الليتيں اور فسادات

اکشریت اور اقلیت کو معاشرے میں کئی طرح سے بیان کیا جاتا ہے۔ بھی ندہب کی بنیاد پر تو بھی ندہبی فرقوں کو اکثریتی ندہب سے علیحدہ کر کے انہیں اقلیت قرار دیا جاتا ہے تو بھی لسانی اور نسلی لحاظ سے جماعتوں کو اقلیت قرار دیدیا جاتا ہے۔ ہرصورت میں اقلیت کو اکثریت سے کا کے کملیحدہ شناخت دیدی جاتی ہے۔ اس صورت حال میں جب اقلیتوں کے خفظ اور ان کے حقوق کا سوال پیدا ہوتا ہے تو اکثریت کا روید ہر پرستانہ ہوتا ہے کہ اس میں اس قدر روا داری ہے کہ وہ اپنی اقلیتوں کے حقوق کا تحفظ کرتی ہے اور اکثر اسے فخرید بیان کیا جاتا ہے۔

موجودہ جمہوری نظام میں اول تو اس روایت کوقائم کیا جاتا ہے کہ اس فرق کوئم کردیا جائے اور دستور میں ہر فرد کے برابر کے حقوق ہوں جاہے اس کا تعلق کسی رنگ،نسل، اور عقیدہ سے بی کیوں نہ ہو لیکن اس کے باوجودا کشریت اورا قلیت کا فرق کسی نہ کی شکل میں باتی رہتا ہے۔ یوفرق اس وقت یا تو ختم ہوجاتا ہے یا دھیما پڑجاتا ہے جب معاشرے میں خوش حالی ہواور ہرا کیک کوروزگار کے مہاقع میسر ہوں۔

اکشریت اوراقلیت کافرق اس وقت الجرکرسائے آتا ہے کہ جب ساج میں کی نہ کی شکی شکل میں سیاسی، معاشی اور ساجی بحران ہو۔ اگر کسی اقلیت سے تعلق رکھنے والے تعلیم و تربیت میں دوسروں سے زیادہ باصلاحیت ہوں،سرکاری اور نجی ملازمتوں میں اعلیٰ عہدوں

پرفائز ہوں اور تجارت میں چھائے ہوئے ہوں تو اس صورت میں وہ اکثریت کی نظروں
میں آ جاتے ہیں۔اب اگر وہ ان کا مقابلہ پیشہ وارانہ طور پر نہیں کر پاتے تو اس صورت میں
اقلیت کو اپنی تنقید اور اعتراضات کا نشانہ بناتے ہیں۔ عام طور پر ان پر جو اعتراض کیا جاتا
ہے وہ یہ کہ وہ ہر صورت میں اپنے فرقہ یا اقلیت کے افراد کی بے جا حمایت کرتے ہیں اور
انہیں فاکدہ پہنچاتے ہیں۔ایک صد تک اس میں سچائی ضرور ہوتی ہے کیونکہ اقلیت کے افراد،
کم تعداد ہونے کی وجہ سے ایک دوسر سے جڑ ہے ہوتے ہیں، اور اپنضرورت مندوں
کی مدد بھی کرتے ہیں۔ کیونکہ اگر اقلیت معاشی اور ساجی طور پر مضبوط ہوگی تو وہ اس قابل
کی مدد بھی کرتے ہیں۔ کیونکہ اگر اقلیت معاشی اور ساجی طور پر مضبوط ہوگی تو وہ اس قابل
ہوگی کہ اپنی حفاظت کر سکے۔ یہ تضاد اس وقت زیادہ انجر کر آتا ہے جب ملک میں معاشی بھوگی کہ اپنی حفاظت کر سکے۔ یہ تضاد اس وقت زیادہ انجر کر آتا ہے جب ملک میں معاشی بحوال ہواور اکثر ہی فرقے کے افراد بے روزگار ہوں۔

اس وفت اقلیتی جماعتوں پر ملک دشنی کے الزامات بھی لگائے جاتے ہیں، اور بیہ مطالبہ کیا جاتا ہے اور ان پراعتبار مطالبہ کیا جاتا ہے کہ ان کواعلی اور اہم سرکاری ملازمتوں سے نکال دیا جائے اور ان پراعتبار نہیں کیا جائے۔

اکثریت اور اقلیتی نم بھی فرقوں یا جماعتوں کے درمیان اس وقت شدت کے ساتھ تضاد ابھر کر آتا ہے جب وہ اس بات کی کوشش کرتی ہیں کہ تبلغ کے ذریعہ اپنے ہیرو کاروں کی تعداد میں اضافہ کیا جائے۔ ان کی یہ تبلغی سرگرمیاں اکثریت کے لئے چیلنج ہوتی ہیں۔ کیونکہ ان کوخوف اور ڈر ہوتا ہے کہ اس صورت میں ان کے حامیوں کی تعداد گھٹ جائے گی اور آلیتیں اور زیادہ مضبوط ہو جائیں گی۔ لہٰذا اس صورت میں فسادات زیادہ شدت کے ساتھ ابھر کر آتے ہیں۔

مذہبی لحاظ سے جب فسادات ہوتے ہیں تو اس میں سب سے اہم دلیل یہ ہوتی ہے کہ اکثریتی فرقے یا عقیدے کے لوگ اس بات کوشلیم کرتے ہیں کہ صرف وہ سچے ہیں ،اور دوسر نے فرقے کے لوگ مگراہی یا سچائی کے منحرف ہیں ،اس لئے ان کی کوشش ہوتی ہے کہ ادات کے ذریعدان کی طاقت وقوت کوتوڑا جائے تا کہ وہ اس قدر کرور ہو جائیں کہ شریت کے تالع ہوکرر ہیں ادراس کی سر پرتی میں رہنا گوارا کرلیں۔

فرقہ دارانہ فسادات کے ٹی نتائج نکلتے ہیں:اگرافلیتیں کمزورہوں،ان کا کوئی سہارانہ ہو،ان کوسی جانب سے جمایت کی امید نہ ہو، تو اس صورت میں وہ اس ظلم دستم کو خاموثی سے ہرداشت کرتی ہیں اورا کثریتی افراد سے بات چیت کر کے مجھوتے پڑمل کرتی ہیں۔

دوسری صورت یہ ہوتی ہے کہ اقلیت کے بااثر اور دولت والے افراد،خود کو غیر محفوظ سیحتے ہوئے ملک سے ہجرت کر کے چلے جاتے ہیں اور دوسرے ملکوں میں پناہ لے لیتے ہیں، اس صورت میں غریب اور نچلے درجہ کے لوگ رہ جاتے ہیں جو کہ اکثریت کے رحم و کرم پیر، اس صورت میں، اور کوشش کرتے ہیں کہ کی فساد کی وجہ کو پیدا نہ ہونے دیں۔ لیکن اس صورت میں یہ ڈراور خوف کی حالت میں رہتے ہیں اور معاشرے کے ذمہ دار افراد کی صورت میں ان کا کر دارختم ہوجا تا ہے۔ بعض حالات میں یہ بی شناخت کو بھی پوشیدہ رکھتے ہیں۔

ہجرت کی اس صورت میں ملک اور معاشرہ باصلاحیت اور پیشہ ورافراد سےمحروم ہو جاتا ہے،جس کےاثر ات دیریا ہوتے ہیں۔

فسادات کی ایک اورشکل میہ ہوتی ہے کہ دہشت گردی کا جواب دہشت گردی سے دیا جائے ،اس صورت میں نو جوان سلح جماعتوں کی شکل میں منظم ہوکر انتقام لیتے ہیں،جس کا بتیجہ یہ نکلتا ہے کہ قبل و غارت گری کا ایک سلسلہ شروع ہوجا تا ہے، جس کا انجام تباہی اور بربادی کی شکل میں نکلتا ہے،اس کا اثر تعلیم ،تجارت اور کلچرل سرگرمیوں پر ہوتا ہے۔

اس پس منظر کو ذہن میں رکھتے ہوئے پاکستان میں فرجی اقلیتوں اور اکثریت کے رویہ کا جائزہ لیا جائے توسب سے پہلے اس تضاد کی شکل شنی اور شیعہ فرقوں میں نظر آئے گ، اگر چہان دونوں فرقوں میں فسادات ہوتے رہے ہیں، مگران کی شکل مجھی بھی چلی سطح تک نہیں آئی بلکہ محدود رہی۔ حالیہ سالوں میں بی فسادات گروہی شکل میں انتہا لیند سنی جماعتوں

کی جانب سے ہوئے، جس میں امام بارگا ہوں پر حملے، اور خاص طور سے کرا چی میں شد ذاکروں کا قتل قابل ذکر ہے۔ شیعہ فرقے کی جانب سے دونوں فتم کا رڈیل ہوا، دہشہ گردی کا جواب دہشت گردی سے، اور ساتھ ہی معاشرے میں امن و امان اور صلح کی کوشسوں سے، چونکہ دونوں فرقے صدیوں سے ساجی طور پر اس قدر بڑے ہوئے اور طے ہوئے ہیں کہ ان میں علیحدگی کے رججانات کا پیدا کرنا مشکل ہے۔

دوسرے مذہبی فرقوں میں اساعیلی اور بوھرے آتے ہیں، چونکہ ان دونوں کا تعلق تجارت سے ہے اور بیسرکاری ملازمتوں میں شرکت نہیں کرتے ، اس لئے اکثریتی فرقہ انہیں بضر سجمتا ہے اور ان کے خلاف کوئی مہم نہیں چلائی جاتی۔

ذہبی طور پرسندھ میں ہندوؤں کی اقلیت ہے۔ان کا تعلیم یا فتہ متوسط طبقہ تقسیم کے بعد ہجرت کر کے چلا گیا، البندا اپ چیچے پس ماندہ طبقے کے لوگوں کو چھوڑ گیا کہ جو ہجرت کے مسائل کو ہرداشت نہیں کر سکتے تھے۔ بیسندھ میں تھر پار کر کے علاقے میں محدود ہو کررہ گئے۔ان میں پھیل، کول اور دوسری مجلی ذا تیں کھیتی باڑی کرتی ہیں، اور بطور مزارع کام کرتے ہیں، ایک محدود متوسط طبقہ پیدا ہوا ہے جن میں سے اکثر نے خود مختار پیشہ وارانہ ذمہ داریوں کو سنجالا ہے۔سندھ میں قوم پرسی کی تحریک نے ان کے نہ ہی فرق کو مٹا کر آئہیں سندھی قوم کا ایک حصہ بنادیا ہے۔ سندھ بین وجہ سے آئییں شخط مل گیا ہے۔

ان اقلیتوں کے علاوہ احمدی فرقے کے لوگ جنہیں 1973 کے دستور میں اقلیت قرار دیدیا گیاسب سے زیادہ تحریک ان کے خلاف آٹھی، اور اس تحریک کا مرکز پنجاب رہا۔ اس کی وجہ ریتھی کہ ان کی تبلیغی سرگرمیوں سے اکثریتی فرقے کے علاءسب سے زیادہ خوف زدہ ہوئے، اور مجلس احرار نے 1953 میں پنجاب میں ان کے خلاف زبر دست فسادات کرائے۔ اس کی ایک وجہ ریتھی کم مجلس احرار تقسیم کے نتیجہ میں کمزور ہوگئ تھی، اس کی سیاسی ساکھ باقی نہیں رہی تھی۔ اس لئے ان کے لئے احمد یوں کے خلاف تحریک کا چلانا اپنی ساکھ باقی نہیں رہی تھی۔ اس لئے ان کے لئے احمد یوں کے خلاف تحریک کا چلانا اپنی

مقبولیت کو بردھانا تھاچونکہ یہ ایک حقیقت ہے کہ لوگوں کے فدہبی جذبات کو بڑی آسانی سے ابھارا جاسکتا ہے۔ چونکہ احمدی فرقے کے لوگ سرکاری ملازمتوں میں اعلیٰ عہدوں پر تھے، اس لئے یہ بھی مطالبہ تھا کہ انہیں ملازمتوں سے نکالا جائے تا کہ یہ ملازمتیں اکثریتی فرقے کے افراد کے حصہ میں آئیں۔

احمد یوں کے خلاف جو فسادات ہوئے ، ان کا نتیجہ یہ نکلا کہ انہوں نے اپنا ہیڈ کوارٹر لنحل کر دیا ، ان کے بااثر افراد ملک چھوڑ کر ہجرت کر گئے ، جو یہاں رہ گئے ہیں وہ ان فسادات کو جھیلنے پر مجبور ہیں۔ ان کے بارے میں اخبارات ، اور دوسرے میڈیا پر اس قدر دباؤ ہے کہ ان سے ہمدردی کو جرم سمجھا جا تا ہے۔ انہوں نے روِّمل کے طور پر کسی دہشت گردی کو اختیار نہیں کیا ، بلکہ کوشش کی کہ خاموثی سے اسے برداشت کریں۔ لیکن سے حقیقت ہے کہ ان فسادات کی وجہ سے ساج کی سرگرمیوں میں ان کی شمولیت رک گئی اور وہ علیحدہ ہوکر بے بس ہوگئے۔

ندہی فسادات کے سلسلہ میں، خاص طور سے پنجاب میں عیسائیوں کے خلاف ہوگا ہے ہوتے رہتے ہیں حالانکہ عیسائی برادری ندتو سیاسی طور پراکٹریت کے بالقابل ہے، نہ تجارت میں کسی سے مقابلہ کرتے ہیں، اور نہ ہی سرکاری ملازمتوں میں حصہ دار بننے کی کوشش کرتے ہیں۔ ان کی تبلیفی سرگرمیاں بھی اب بہت کم ہیں۔ اس کے مقابلہ میں وہ ساجی فلاح و بہیود کے کاموں میں زیادہ مصروف نظر آتے ہیں۔ مشنری تعلیمی ادارے ایک طویل عرصہ سے تعلیم کے میدان میں ہیں، اور ستم ظریفی سے ہے کہ ہمارے طبقہ اعلیٰ کے خاندان ان بی مشنری اسکولوں کے تعلیم یافتہ ہیں۔ صحت کے میدان میں ان کے قائم شدہ اسپتال بھی خدمات سرانجام دے رہے ہیں۔

اس کئے سوال میہ پیداہوتا ہے کہ ان کے خلاف آخر کیوں فرجی فسادات ہوتے ہیں۔جب کہ ان کی اکثریت کا تعلق کیس ماندہ طبقوں سے ہے؟ بظاہر نظرابیا آتا ہے کہ عیسائیوں کے خلاف فسادات کو ابھار نے ہیں ریاسی قوانین کا براد خل ہے۔ جس میں خاص طور سے گتا فی رسول سلی اللہ علیہ دآلہ وسلم کا قانون اہم ہے۔
کیونکہ یہ اقلیت غریب اور کمز ورطبقوں سے تعلق رکھتی ہے، اس لئے ان کے خلاف اس قانون کو استعال کر کے لوگوں کے جذبات کو بردی آسانی سے مشتعل کیا جاسکتا ہے، اب قانون کو استعال کر کے لوگوں کے جذبات کو بردی آسانی سے مشتعل کیا جاسکتا ہے، اب تک جس قدر فسادات ہوئے ہیں، ان میں اس قانون کو یا تو ذاتی جھر ہے، یا زمین کے تاز میں استعال کر کے اس کا ذمہ دار پوری براوری کو بنا دیا گیا۔
شانتی محراور حال ہی میں گوجرہ کے فسادات اس کا نتیجہ تھے۔

ان فرہی فسادات کا فاکدہ ان فرہی تظیموں کو ہور ہاہے کہ جوان فسادات میں ملوث ہیں، فسادات کی صورت میں ملوث ہیں، فسادات کی صورت میں بید نہیں ہیں، فسادات کی صورت میں بیان کے کاروبار کا ایک ذریعہ بن جاتے ہیں، اس صورت میں بیان کے کاروبار کا ایک ذریعہ بن جاتے ہیں، اگر بیفسادات نہوں تو ان تظیموں کی بھی کوئی ضرورت نہیں رہےگ۔

دیکھا جائے تو بحثیت مجموعی ان مذہبی فسادات کا معاشرہ پر گھرا اثر ہوا ہے۔ اکثریت واقلیت کے اس تصور نے ایک قوم کی تشکیل نہیں ہونے دی۔ اکثریت نے بجائے اس کے کم مختلف جماعتوں اور گروہوں کواپنے ساتھ شامل کرتی ، انہیں نکال کر خود کو کمزور کردیا ہے۔

اس کا بنیادی سبب بیہ ہے کہ ریاست مذہب کے معاطمے میں غیر جانبدار نہیں ہے،اس وجہ سے اس نے ایسے قوانین بنائے ہیں کہ جواقلیتوں کے لئے ضرر رساں ہیں۔اگر ریاست مذہب میں غیر جانبدار ہوجائے تواس تنم کے قوانین کی بھی کوئی ضرورت نہیں رہےگی۔

# آ ئیڈیالوجی کی آ ڑمیں سطحی مذہبیت

4 اگست 1947 کو جب پاکتان کو آزادی حاصل ہوئے ابھی تین دن بھی نہ گذرے ہے کہ ایک سیاستدان محرعبداللہ قریش نے ایک اردوا خبار میں'' تاریخ کے نصاب میں تغیر واصلاح کی ضرورت' کے عنوان سے ایک مضمون لکھا جس میں انہوں نے بہتجویز کیا کہ چونکہ نو آبادیا تی عہد میں جنو بی ایشیا کی مسلمانوں کی تاریخ کو آگریز اور ہندو دونوں کیا کہ چونکہ نو آبادیا تی عہد میں جنو بی ایشیا کی مسلمانوں کی تاریخ کو آگریز اور ہندو دونوں نے بی من کے کردیا تھا تا کہ وہ ان کی کامیا بیوں کونظر انداز کر سکیں۔ چنا نچہ قریش کی دلیل بی تھی کہ حالیہ تناظر میں تاریخی حقائق کی اصلاح کا ایک موقع پیدا ہوا ہے اس کے علاوہ ماضی کو شخصرے سے اس انداز سے قلمبند کیے جانے کا بھی وقت ہے کہ جس سے دنیا کے لئے مسلمانوں کی شان و شوکت کوا جا گر کیا جا سکے۔انہوں نے اس امر پراطمینان کا اظہار کیا کہ بخباب حکومت نے تاریخ کے کورس کی تفکیل کے لئے پہلے ہی ایک کمیٹی قائم کر دی ہے۔ پہنا بچہ ملک کی تخلیق کے ابتدائی کموں ہی سے تاریخ کونظر بیہ پاکستان کی تفکیل اورا شاعت کے ایک آلہ کا کر کے طور پر استعمال کیا جا تارہا ہے۔ بلا شبہ بیمل ملک کے حکمران طبقے کے حب میں جا تا تھا۔

اینے آغاز کے ساتھ ہی پاکستان میں نمو پذیر معاشرے نے ہندوستانی مسلمانوں کے نظریاتی ورثے کے طور پرتین عوامل حاصل کیے۔ان میں سے متازترین الطاف حسین حالی اور محداقبال کی شاعری تھی جو کہ ایک فرضی شاندار ماضی کے سرابوں پربنی تھی۔اس سے

قاری کوتر یک ملتی تھی اور کئی انواع کی احیائی ترکیوں کواس نے جنم دیا۔ دوئم یہ کہ ایک طرح کے احساس کمتری اور عدم تحفظ کے تحت برصغیر کے مسلمانوں نے ہندود تثمن رویہ اپنالیا۔ یہی رویہ اپنی اصل میں جمہوریت دشمن بھی تھا۔ سوئم یہ کہ پاکستان کی قیادت نے تمام سیاسی مسائل کوحل کرنے کے لئے تقلمندی اور ہوش کے بجائے جذباتی انداز اختیار کرلیا۔

جب مطالبہ ، پاکتان سب سے پہلے پیش کیا گیا تھا تو جلدی اس نے مسلمانوں کے لئے ایک علیحدہ وطن کے مطابق رہ لئے ایک علیحدہ وطن کے مطالب کی شکل اختیار کر لی جہاں وہ اپنے عقائد کے مطابق رہ سکیں۔ نتیجاً تحریک پاکتان کی روح یج بتی کی بجائے علیحدگی بن گئے۔ آزادی حاصل کرنے سکیس۔ نتیجاً تحریک پاکتان کی روح یج بتی تاریخ پرنظر ڈالیس تو بیعنا صر جدید سیاست میں آج بھی موجود ملیں ہے۔

پاکتان بننے کے بعدئی قومی ریاست کو متعدد سیاسی، معاشرتی، معاشی اور نقافتی بخرانوں کا سامنا کرنا پڑا۔ ملک ان سے نج نکنے میں کا میاب قو ہو گیا لیکن ان کے نتیج میں اس کوالی راہ اختیار کرنا لازی ہو گیا جس سے اس کا تشخص متعین ہو سکے۔اس تشخص کی تشکیل اور قوم کی تقدیم متعین کرنے والے عوامل میں جو سوال اس کی خصوص قومی آئیڈیالوجی کی بنیاد سے متعلق تھا وہ یہ تھا کہ ہندوستان سے علیحدہ تشخص کیونکر بنایا جا سکتا ہے۔اگر ہندوستان سیکولرتھا تو پاکستان کو اسلامی بنانا لازم تھا، کم از کم کی اور وجہ سے نہ بھی سہی لیکن بندوستان سیکولرتھا تو پاکستان کو اسلامی بنانا لازم تھا، کم از کم کی اور وجہ سے نہ بھی سہی لیکن ورقعیم 'کوجائز فابت کرنے کے لئے میر مروری تھا۔

ابندائی مرحلے میں اس آئیڈیالوجی کی تشکیل کا کام آئی۔ایک قریش اور الیں۔ایم۔اکل قریش اور الیں۔ایم۔اکرام جیسے جدید دانشوروں کے ہاتھوں میں تعا۔انہوں نے ''دوقو موں'' کے تصور کی تاریخی بنیادی ''نقیر'' کیں اور برصغیر میں ایک مضبوط ملب اسلام یے کی مدار کو بھی متعین کیا۔ان قوم پرست علاء نے اکبر کے عہد سے لے کر میں اسلام کے تاریخی کردار کو بھی متعین کیا۔ان قوم پرست علاء نے اکبر کے عہد سے لے کر ''دوقو موں'' کے تصور کو بہت جوش و خروش سے تلاش کیا تا کہ وہ دونوں قوموں کے طویل

عرصے سے باہم فاصلے پر رہنے کو ثابت کر تکیں۔ قریثی نے اس ''اسلامی نظریہ وحیات' کی ریاست یا کتان کی بنیاد کے طور پر زبر دست جمایت کی۔

ای دلیل کو بعدازاں جاویدا قبال نے آ مے بڑھایا۔ 1950 کے عشرے میں انہوں نے کہا کہ نے المحوں میں انہوں نے کہا کہ دختا ہے کہ پاکستان ایک نظریاتی ریاست ہے اور اسی وجہ سے اتی دیر تک بی زندہ رہ سمی دختی ہے جب تک اس کی نظریاتی سلیت قائم رہے گی آئیڈیالو جی بی ہماری قومیت کی اساس ہے جب تک اس کی نظریاتی سلیت قائم رہے گی آئیڈیالو جی بی ہماری قومیت کی اساس ہے اور یہ ہماری قومی سیاسی ،معاشی ، نقافتی ، فرجی اور اخلاقی اقد اروتصورات اور ان کے اظہار کا سرچشمہ ہے۔ انہوں نے مزید کہا کہ ' پاکستان نظریاتی ریاست ہے کیونکہ اس کی بنیاد اسلام پررکھی گئی ہے۔'

دوسرے مرحلے ہیں اس قومی آئیڈیالو جی کو استخام بخشنے کا کام ذہبی علاء اور ماہرین تعلیم نے لیا۔ ان ہیں نصابی کتابوں کے مصنفین بھی شامل تھے جن کو حکومت کی پشت پنائی حاصل تھی۔ مطالعہ ، پاکتان کے مصنف گل شغراد سرور نے لکھا کہ نظریہ ، پاکتان کا مطلب نظریہ اسلام ہے، یہ ہمیں زندگی کے تمام پہلوؤں میں رہنمائی کرتا ہے۔ کہی موضوع دوسری نصابی کتابوں میں بھی بار بارد ہرایا گیا ہے چنا نچنظریاتی رہنمائی کی بنیادوں کے اعتبار سے پاکتانی ریاست اور معاشرہ دونوں ہی اسلامائزیش کے عمل سے گزر سکے۔ کے اعتبار سے پاکتانی ریاست اور معاشرہ دونوں ہی اسلامائزیش کے عمل سے گزر سکے۔ اس کا اظہار ملک کے تیزی سے بدلتے ہوئے تعلیمی ، قانونی اور اقتصادی نظاموں میں ہوا ہے۔ اس سے ابہام اور انتظار کا ایک طوفان بھی بریا ہوا ہے۔

### جناح كي شموليت

پاکتان کے ایک قومی نظریہ وحیات رکھنے کا مطلب سے کر ریاست ایک فرہی وجود ہے۔ ہے جس کا سرکاری فد ہب اسلام ہے اس سے جدید قومی ریاست کے تصور کی نفی ہوتی ہے۔ کم سے کم جس طرح اس کو پوری دنیا کی جمہور بیوں میں روبٹس لا یاجا تا ہے جن کی بنیادیں محض سیکولر نیشنلزم پر رکھی جاتی ہیں اس تصور سے لا زمی طور پر اقلیتوں کوقو میت کے تصور سے خارج کر دیا جاتا ہے اور ان کومٹس دوسرے درجے کا شہری بنا دیا جاتا ہے۔

1949 میں پاکستان کی اقلیتوں کو ایک ذیر دست دھچکا قرار داوِمقاصد کی منظوری سے نگا جس میں اقتدارِ اعلیٰ کا سرچشمہ خدا تعالیٰ کی ذات کو قرار دیا گیا۔ اس تصور میں بھی جمہوریت کے جدید تصور سے تضاد پایا جاتا ہے جس میں اقتدارِ اعلیٰ کا سرچشمہ عوام قرار دیئے جاتے ہیں۔ اس قرار داد نے ایسے کسی بھی قانون کی منظوری کوروک دیا جو کہ قرآن اور حضرت محملی اللہ علیہ وسلم کی سنت کے منافی ہو۔ نیتجاً پاکستان میں قانون سازی کا سارا ممل ساکت ہو کررہ گیا ہے آگر اس کا تیزی سے بدلتی ہوئی جدید دنیا سے تقابل کیا جائے جس میں نئی ٹیکنالوجی آنے اور بوسیدہ اقدار پر نظر فانی کے نیتج میں چرت ناک تبدیلیاں جوری ہیں۔

'نظریہ پاکستان کے مطابق دوقو موں کا تصور تقیم کے بعد بھی ختم نہیں ہوا اور آج سیسلم اور غیر مسلم اور خیات کا امتعال ہورہا ہے۔ دراصل اس نظریے کو اس قدر خربی شخفظ حاصل ہو چکا ہے کہ اس کو چیلنج کرنا یا جیٹلانا (blasphemy) تو ہین خرب کے متر ادف ہے بیدہ جرم ہے کہ نواز شریف کے وزارت عظمیٰ کے دور میں 1998 میں منظور کردہ قانون کے تحت جس کی سزادس سال قید با مشقت ہے ، آئ کل بینظر بیہ ہراو سط پاکستانی کی زندگی میں سرایت کر چکا ہے۔ خربی جماعتوں نے ایک سے اسلامی ریاست کی تفکیل کی خاطر کہ زور مطالبے کے حق میں بے انتہا تھا یت حاصل کرنے ہے لئے دو میں سے ایک طریقہ ءکار ایک ہے مقاصد حاصل کرنے کے لئے دو میں سے ایک طریقہ ءکار اپناتے ہیں ۔ اوّل تو کچھ جماعتیں مسلح جدو جہد سے اقتدار حاصل کرنے کی کوشش کرتی ہیں۔ دوئم کچھ جماعتیں مسلح جدو جہد سے اقتدار حاصل کرنے کی کوشش کرتی ہیں۔ دوئم کچھ جماعتیں

یہ تو قع کرتی ہیں کہ وہ جمہوری عمل کے ذریعے ریاست کو کنٹرول کرلیں گی اور ساتھ ہی وہ شریعت کے قوانین نافذ کرنے کا وعدہ بھی کرتی ہیں۔

اس طرح کاموقع پرستاندرو پیمخن انتها پیند کروبوں تک ہی محدود نہیں ہے بلکہ قومی دھارے میں شامل بڑی سیاسی جماعتیں بھی ایسے منشور کی شہیر کرتی ہیں جن میں نہ ہی شقیں موجود ہوتی ہیں تا کہ وہ نہ ہی جماعتوں کا مقابلہ بھی کرسکیں اور عوامی جمایت کا ووٹ بھی ماصل کرسکیں۔ بلاشبہ نہ جب پاکستانی سیاست کا اہم ترین عامل بن چکا ہے اور اس مناقشے میں اب فوج بھی شامل ہو چکی ہے۔

نظریہ، پاکتان کے نفاذ کے عمل نے دواہم شخصیتوں کے تصور کو بھی تبدیل اور نیاتشکیل کیا ہے جن کو ملک کی تخلیق میں دواہم ستونوں کی حیثیت حاصل ہے۔ لیعنی قو می شاعرا قبال اور بانی ء یا کستان محمیلی جناح \_ پیلے نام کوتو اس طرح بیجیانا جاتا ہے کہ انہوں نے ہندوستانی مسلمانوں کے لئے جدا گاندوطن کے مطالبے کوسب سے پہلے پیش کیا۔اس حوالے سے اس تصور کے خالق اقبال کی حیثیت جناح کے مقابلے میں زیادہ اہمیت اختیار كرچى بى كەجنىي تنهاايك شاعر كے خواب كوملى حقيقت بنانے كااعزاز دياجا تا ہے۔اى وقت یہ بات بھی محض اتفاق نہیں کہ اقبال کے تصورات یا کستان کے حکمران طبقوں کے مفادات کے لئے موزوں تھے جنہوں نے اس کی شاعری مین ایسے موضوعات تلاش کر لئے جن سے وہ اینے زہبی ایجنڈ ے کوترتی دے سیس۔ اقبال کے غازی (مقدس مجاہد)، مؤن (حقیق ایمان لانے والا) اور امت کے تصورات بنیاد پرستوں کو طاقت اور ترغیب سے بحر پورمواد فراہم کرتے ہیں۔اس کے ساتھ ہی وہ قوم کی شان وشوکت بڑھانے کے لئے عسكرى قوت يرانحمار كرتے ہيں اور ان كے مغرب مخالف، جمہوريت مخالف، عورت مخالف، فلسفه دشمن اورفنون لطيفه مخالف نظريات كابھى يہى حال ہے۔

ان ہی عناصر نے جناح کوبھی ایک ذہبی شخصیت بنا کرپیش کردیا ہے یہاں تک کہ

جناح کی، جواپی ذاتی زندگی میں نمایاں طور پر ایک سیکورفرد سے،اس حقیقت کو بھی نظر انداز

کردیا گیا ہے۔ ایک شاطر انداقدام کے طور پر جناح سے قطع تعلق کرنے کے بجائے سیاس

جماعتوں نے جناح کے تصور کو بدل دیا ہے اور ان کو اپنے مفادات پورا کرنے کے لئے اپنا

لیا ہے۔ اردو پر ایس میں خصوصاً آج تک قصد آا ایسے مضامین شائع کرائے گئے ہیں جن میں

جناح کا مفروضہ فد ہمی جوش و خروش بیان کیا گیا ہو۔ بعینہ، سرکاری طور پر جناح کی تصاویر

میں انہیں جان ہو جھ کر ہمیشہ شیروانی میں دکھایا جاتا ہے جس سے ان کا ایک بھر پورعقیدہ

رکھنے والے شخص کا تصور تھکیل پاتا ہے۔ چنا نچہ جناح کا تبدیل شدہ تصور دائیں بازو کی

جماعتوں کے ہاتھ میں ایک موثر ہتھیار بن گیا ہے۔

#### جمود زده آئیڈیالوجی

نظریاتی ریاست کوایک بارگرال ساتھ لے کر چلنا ہوتا ہے اس کو ہرطرح کے چیلنجوں سے اپنا دفاع کرنا ہوتا ہے، مزید برآل اسے اپ وجود کو سائنسی، ثقافتی اور سابھی حوالوں سے جائز قراردینا ہوتا ہے، جس کے لئے حقائق اور تاریخ کوسٹے کرنا پڑتا ہے۔ اگر ضرورت پڑے تو اپنی کمزوریوں کو چھپانا ہوتا ہے اور آخری بات یہ کہ مشقلاً اس کو اپنے نصور کی تشریح برنو کرنی پڑتی ہے تا کہ وہ خود کو پُر اعتاد محسوس کر سکے۔ ایک نظریاتی ریاست میں صرف ایک ہی سے اصلی سے ہوسکتا ہے شاذ معروضی خیالات کو اس طرح جمثلا دیا جاتا ہے اور نے خیالات کے دروازے بہت تختی سے بند کرد سے جاتے ہیں۔

اگرآج ہم پاکستان کی صورت حال کا تجزیہ کریں قویم محسوں کریں سے کہ معاشرے نے بحثیت مجموعی اس نظریاتی شکنے کے باعث نقصان اٹھایا ہے اور زوال آ مادہ ہوا ہے۔ چونکہ نے خیالات کی کوئی گنجائش ہی نہیں ہے ، تخلیقیت کا کئی عشروں سے گلا گھوٹا جارہا ہے اس ملک میں فلفی ، مورخ ، شاعر ، فنکار ، فلم ساز ، ماہر تغییرات ، مصنفین ، ناول نگار یا موسیقی

دان پیداہو،ی نہیں ہوسکتے جن کے ٹیلنٹ کا بورا انحصار ہی ان کی تخلیقیت برہوتا ہے۔ وہنی اور ثقافتی دونوں اعتبار سے ملک مایوں کن حد تک پنجر ہو چکا ہے اور نوخیز ذہنوں کی آبیاری کے لئے چندمتروک نظریات کے سوا کچھ باتی نہیں بھاہے۔

آئیڈیالوجی کی اس محنن کا شکارڈرا مائی طور برملک کے فنکار بھی ہوئے ہیں علی گڑھ

میں پیدا ہونے والی مصنفہ قرق العین حیدر نے جن کا حال ہی میں انتقال ہوا، ہندوستان کو 1947 میں خیر باد کہالیکن جب ان کے ناول''آ مک کا دریا'' پرجس میں دو ہزارسال کی تاریخ کا احاطہ کیا گیا ہے،شدید تقید کی گئی تو انہوں نے واپس ہندوستان جانے کا فیصلہ کرلیا۔ ہندوستانی کلا کی موسیقی کے ماہر، استاد بوے غلام علی خان نے بھی اس طرح ندوستان ہجرت کورج دی جہاں ان کا والہانداستقبال کیا گیا۔ جوش ملح آبادی جوتشیم کے قت ہندوستان سے باکستان آ گئے، انہوں نے دیکھا کہان کی شاعری اورنشر دونوں ہی کو نتا پندانداورروایت شکن قرار دیا میا-ان میں سے کچھ برتو یا بندی لگادی می جب مقتدرہ ور فدہبی گروہوں نے میڈیا بران کی تقید کو تا پہندیدہ قرار دیا اور فیض احرفیض نے تو زندگی کا بتتر حصد ملک سے باہر بی گذارا کیونکہ انہیں ملک میں اپنی تخلیقیت کے لئے سازگار ماحول نہیں ملاتھا۔ ہاں البنہ حبیب جالب ستائش کے لائق تھبرتے ہیں جومتعدد ہار قیدو بند کے اوجود یا کتان کے اندررہ کرہی باغیانہ شاعری کرتے رہے۔

تعلیمی میدان میں بھی ملک نے بہت بھاری نقصان اٹھایا ہے۔نظریاتی ریاست کے ازارات كردباؤك تحتظل باكتان كع بعددومفامين مطالعه وباكتان اوراسلاميات یہ برتعلیم سطح پر متعارف کروائے گئے تا کہ آئندہ تسلیں اچھی یا کتانی اور اچھی مسلمان بن سكيس - چنانچ موزخين اورسياسيات كے اہرين نے اپني ساري تو انا كي خليق يا كتان كوجائز

تراردينه ميں صرف كردى \_ جيسے ہى تعليى تحقيق كامعياريت ہوايا كستانى علاء كابين الاقوامي ملمی برادری ہےرابطہ مقطع ہو گیا۔ یہ بات باعثِ افسوں ہے کہ آج پاکتان میں کوئی ایس آزاد تنظیم موجود نہیں ہے جہاں ساجی سائنسدان باہم مل کر تحقیقی منصوبوں پر بحث کر سکیں۔ چند غیر معیاری تحقیق جرید سٹائع ہوئے ہیں جو ظاہر ہے ہیں الاقوامی معیارات پر شلیم نہیں کئے جاتے ۔ عالمی منظر میں پاکتان تعلیمی اعتبار سے کوئی بھی مقام یا اعتبار حاصل نہیں کر سکا ہے۔ جب ریاست نے یہ طے کرلیا کہ صرف ایک سرکاری صدافت ہی جھا سے گی تو کسی وقع معروضی تعلیمی تحقیق کی مخائش باتی نہیں رہی۔ نتیجہ یہ ہوا کہ معاشرہ بھی انتہا پندی میں غرق ہوگیا اور بنیاد پری کو بطور تبدیلی کے عامل کے تیزی سے فروغ حاصل ہونے لگا۔ اس موقع پر بنیاد پری کو بطور تبدیلی کے عامل کے تیزی سے فروغ حاصل ہونے لگا۔ اس موقع پر معاشرے کواس کے حملے سے بچانے کے لئے کوئی بھی متبادل قوت باتی نہیں رہی۔

شوم کی قسمت سے ترقی کے عاملین میں سے ایک نے تو اس رجعتی ڈھلان کی جانب جانے میں معاونت بھی کی ہے۔ پاکستان میں آج ٹیکنالو جی، رجعت پیندانہ رجانات کو فروغ دینے میں بہت مدد کررہی ہے۔ اس میں کیسٹس ہی ڈیز اور انٹرنیٹ بہت اہم ہیں۔ آج کل پاکستان کے تقریباً تمام چینل ہی انتہا پیندانہ نظریات کو تقویت دینے والے پردگرام نشر کرتے ہیں اور لوگوں کو اس طرح مزید تک نظریناتے جارہے ہیں۔

مصنوی فرہیت کا کھلا اظہار بھی پاکبازی اور فرہی لگاؤ کے ذاتی اظہار کا ایک مقبولِ عام طریقہ بن گیا ہے۔ لوگوں کی نظروں میں محترم بننے کے لئے جج اور عمرے پرجانا ایک مقبول عام طریقہ بن گیا ہے۔ امیر لوگ خصوصاً کاروباری طبقے مدرسوں اور مساجد کو خیرات کے نام پر بھاری رقمیں دیتے ہیں۔ لیکن فرہی جوش کے اس مظاہرے کے باوجود پاکتانی معاشرے کی اوپری پرتیں زیادہ تربر عنوانی کا شکار ہیں۔ عوامی سطح پرعورتوں کے خلاف جرائم میں اضافہ ہور ہا ہے جبکہ اغوا، زنا ، عزت کے نام پرتی اور برہند عورتوں کو گلیوں میں پھرانے میں اضافہ ہوتا جارہا ہے۔

یہ سے ہے کہ گذشتہ چونسٹھ برسول میں کچھ گروہوں اور افراد نے ریاست کی جانب

سے قومی آئیڈیالوجی کے تشریحات کے باعث شہریوں پر عائدگی کی پابندیوں کے خلاف آواز اٹھائی ہے۔ سول سوسائٹی کے سرگرم افراد نے ایک لبرل اور ترقی پیندانہ فضا قائم کرنے کی کوشش کی ہے۔ افسوں تو یہ ہے کہان جرائمندانہ اقد امات کا کوئی خاص نیجہ برآ مد نہیں ہوا ہے۔ کیا پاکستان اپنے نظریاتی شینجے ہے کہی نجات پانے کی اب بھی امید کرسکتا ہے؟ اس سوال کا جواب" ہاں' بھی ہے اور' نہیں' بھی۔ اس کا تو بالا خرسول سوسائٹی کے شروع کردہ اقد امات پر ہی پورے کا پورا انحصار ہے جو کہ ریاسی آئیڈیالوجی کی تھی نظر بخریجات سے چھٹکارایانے کے لئے طویل عرصے سے کوشاں ہے۔

(ترجمه:انورشابين)

## انيسو يبصدي ميس ساجي اصلاحات كاتضور

کسی بھی معاشرے میں سابی اصلاحات اور تبدیلیوں کے دوطریقے ہوتے ہیں اول، وہ ساج کے جن کے ذہن تبدیلی کے لئے تیار رہتے ہیں، اور جوسیاس، معاش اوسی اسلاحات کاعمل ارتقائی طور پر جاری رہ سابی طور پر جاری رہ ہے۔ ایسے ساج میں دانشور، سیاستدال، اور عمر ال طبقے وقت کی ضرورت کو پہچانتے ہو۔ اپنی روایات، اور اداروں میں تبدیلی کرتے رہتے ہیں۔ اس ارتقائی عمل کی وجہ ۔ اپنی روایات، اور اداروں میں تبدیلی کرتے رہتے ہیں۔ اس ارتقائی عمل کی وجہ ۔ معاشرے میں انتشار، البحص، اور کنفیوژن نہیں ہوتا ہے اور بدلتے حالات میں وہ وقت۔ چیلنجوں کا مقابلہ کرتارہتا ہے۔

دوسری صورت میں معاشرے سے اپنی روایات، قدروں، اور اداروں سے اس قدر جڑ جاتے ہیں کہ وہ ان میں کسی تبدیلی کو گوار انہیں کرتے۔ ان کے نزدیک ان کی روایات تقدس کا درجہ حاصل کر لیتی ہیں۔ یہ تقدس نہ صرف انہیں جذباتی طور پر بلکہ طبقاتی مفادات کی بناء پر انہیں تبدیل کرنے پر تیار نہیں کرتا ہے۔ اس صورت میں معاشرہ ایک جگہ تھم کرر رہ جاتا ہے۔ اگر ایسے معاشرے میں وقت کی ضرورت کے تحت اصلاحات نہ ہوں ، تو پس ماندگی اس کا مقدر بن جاتی ہے۔

اگر وقت گذرنے کے بعداصلا حات کاعمل شروع ہو، تو اس صورت میں اس کے وہ نتائج نہیں نکلتے کہ جواسے آگے کی جانب لے جاشکیں۔ اصلاحات کے ارتقائی عمل میں ساج ہمیشہ متعقبل کی جانب دیکھتا ہے، اور آنے والے وقت کے لئے تیار رہتا ہے۔ جب کہ تھرا ہوا ساج ماضی سے رشتہ جوڑ ہے ہوتا ہے اور اپنی روایات کا جواز ماضی میں ڈھونڈ تا ہے۔ ارتقائی اصلاحات کے نتیجہ میں ساج خوشگوار تبدیلی کو محسوس کرتا ہے، جب کہ پس ماندہ ساج میں تبدیلی اذیت کا باعث ہوتی ہے۔

انیسویں صدی میں ساجی اصلاحات کی تحریکوں کو دوحصوں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے، اول: 1857 سے پہلے کی تحریکیں اور ساجی اصلاحات کا تصور، دوئم: 1857 کے بعد کی اصلاحی تحریکوں کا ساجی اصلاحات کے بارے میں نقط نظر۔

1857 سے پہلے کے حالات میں ہم دیکھتے ہیں کہ سیاس طور پرمخل سلطنت کا زوال ہو چکا تھا۔ ایسٹ انڈیا کمپنی نے آ ہستہ آ ہستہ آ ہستہ اسپ اقتدار کو قائم کرلیا تھا۔ مسلمان اشرافیہ سیاس زوال کے ساتھ ہی معاشی اور ساجی طور پراپنا اثر ورسوخ کو کھور ہی تھی۔ ان حالات میں ضرورت اس بات کی تھی کہ اس زوال اور پس ماندگی میں انجرتی ہوئی علاقائی طاقتیں جن میں جائے ،را چیوت، سکھاور روھیلہ قائل ذکر ہیں، ان کا تجزید کیا جاتا ، اور یہ سوچا جاتا کہ ان حالات میں کیالائے عمل ہوتا چا ہے۔

ہمیں اس دور کے مورخوں کے ہاں زوال ،اورانتشار کے بارے میں برداموادل جاتا ہے۔ شاعر ، شاعری کے ذریعہ اس فرسودگی کا اظہار بڑے پراثر طریقے سے کرتے ہیں۔ گر ہمیں اس دور میں کوئی مفکر اور فلسفی نظر نہیں آتا کہ جوان حالات کا تجزیہ کرکے نے افکار اور خیالات کو پیدا کرتا۔

لہذااس کا نتیجہ بین لکا کہ ساج کی برائیوں اور خرابیوں کا علاج علاء کے پاس آگیا۔ انہوں نے نہ صرف میہ کہ ند ہب کی روشنی میں ساجی اصلاحات کے تصور کو آگے بڑھایا بلکہ عملی طور پرتحریکوں کے ذریعہ انہیں عملی جامہ پہنانے کی کوشش بھی کی۔ معاثی اور ساجی اصلاحات کی تحریک بنگال سے اٹھی، بنگال میں سیاسی اور معاشی تبدیلیوں کی وجہ وہاں 1757 کے بعد ایسٹ انڈیا کمپنی کا اقتد ارتفا۔ جس سے بنگال کے لوگ متاثر ہوئے اور اس معاشر ہے میں جو تضادات ابھر سے وہ ہندوز مینداروں اور مسلمان کا شت کا روں کے در میان تھے۔ یہ تضاد صرف ہندوز مینداروں سے ہی نہ تھا، بلکہ ان مسلمان زمینداروں سے بھی تھا کہ جومغل دور حکومت میں یہاں آئے تھے۔ یہ زمیندار طبقہ نہ بی طور پر رائخ العقیدہ تھا اور عام مسلمانوں کو تحقیر کی نظر سے دیکھتا تھا، کیونکہ وہ غیر اسلامی رسو ہات بھل کرتے تھے۔

اگریزی اقتدار میں ایک طرف تو مسلمان زمیندار دوامی بندوبست کی وجہ سے جائیداد سے محروم ہوئے تو دوسری طرف مسلمان کاشت کار ہندوز میندار کے استحصال کی وجہ سے جائیداد سے محروم ہوئے تو دوسری طرف مسلمان کاشت کار ہندوز میندار کے استحصال کا شکار ہوئے۔ بنگال کا دستکار اور ہنر مند کمپنی کی تجارتی پالیسی کی وجہ سے ہیروزگار ہوگیا تھا۔ ان حالات میں حاجی شریعت اللہ (وفات 1840) نے مزاحمتی تحریک شروع کی جس کا مقصد تھا کہ مسلمانوں میں خالص اسلامی تعلیمات کا فروغ ہو۔مسلمان کاشت کاروں، اور دست کاروں میں اسے مقبولیت ملی، کیونکہ ان کا خیال تھا کہ فہ ہب ان میں اتحاد پیدا کرنے گا، اور دہ اس کی مدد سے اپنے مسائل کوحل کرسکیں گے۔ اتحاد کے اس جذبہ کو پیدا کرنے گا، اور دہ اس کی مدد سے اپنے مسائل کوحل کرسکیں گے۔ اتحاد کے اس جذبہ کو پیدا کرنے کے لئے مسلمانوں کے لئے خاص لباس اور وضع قطع کورواج دیا گیا۔

کاشت کاروں کے لئے بینعرہ بڑادکش تھا کہ''زمین خدا کی ہے'' جب اعلان کیا گیا کہ کوئی ٹیکس ادانہ کیا جائے ، تو بیکاشت کاروں اور دست کاروں دونوں کے لئے فائدہ مند تھا۔ حاجی شریعت اللہ کے بعد جب ان کے لڑکے دودومیاں ان کے جانشین ہوئے ، اور 1840 میں پولیس کے ساتھ تھادم ہوا تو انہوں نے تحریک کومزاحمت کے بجائے مفاہمت سے جوڑ دیا۔

اس تحریک کی خصوصیت بیر ہی کہ اس نے بنگال کے معاشی وساجی مسائل کو فد ہب سے جوڑ دیا اور بنگالی مسلمانوں میں شناخت کے احساس کو پیدا کیا، اس غرض سے بنگالی زبان کوتیلیغ کی زبان کے طور پراستعال کیا۔

جس طرح بنگال کی مزاحمی تحریک نے ندہب کے احیاء اور خالص ندہبی تعلیمات کے ذریعہ سائل کوحل کرنے کا تصور دیا ، اس طرح سے شائی ہندوستان میں سیّداحمد شہید (وفات 1830) کی تحریک کی مجدیدیا جہاد تحریک کا مقصد تھا۔

علاء ہندوستان میں مسلمانوں کے مسائل کو معاثی یا سیاسی ، یا سابی نقطہ ونظر سے نہیں درکھتے تھے، ان کے نزدیک پس ماندگی ، زوال اور مشکلات کی اصل وجہ بیتی کہ وہ ندہب سے دور ہوگئے تھے، اور ہندوستان میں رہتے ہوئے انہوں نے غیراسلامی رسومات کو اختیار کرلیا تھا، جس کی وجہ سے ان کا فدہبی جذبہ یُر جوش نہیں رہا تھا۔ لہذا علاء نے اس موقع پر جن رسومات کی مخالفت کی وہ دوقتم کی تھیں: وہ رسومات کہ جن کا تعلق ثقافتی اور سابی رسومات کہ جن کا تعلق ثقافتی اور سابی رسومات اور تہواروں پر میلے تھیا ہے۔ دوسری وہ رسومات تھیں جومعاشرے کے سابی اور معاشی ماحول کے نتیجہ میں پیدا ہوئی تھیں، ووسری وہ رسومات کے لئے تعویذ ، مزاروں پر نزر نیاز کے لئے جانا وغیرہ۔

سیداحدشہید کے ایک ساتھی، اساعیل شہیدنے اپنی کتاب'' تقویت الایمان' میں ان غیراسلامی رسومات کی تفصیل دی ہے کہ جن کی وجہ سے مندوستان میں اسلام برائیوں سے آلودہ ہوگیا۔ان غیراسلامی رسومات میں:

شادی میں سہرا باندھنا، داڑھی منڈ دانا،عید پر بغل گیر ہونا، شب برات پر روشنی کرنا، گدھے، خچر اور اونٹ کی سواری کومعیوب سمجھنا، تعزیہ جھنڈے، اور قدم رسول کی تعظیم کرنا، لڑکے کی پیدائش پر بکری ذرج کرنا، ختنہ کے موقع پر تقریب کرنا، نکاح میں موتی باندھنا، آتش بازی اور روشیٰ کی سیرهی کا تماشه کرنا، ناچ کرانا، سنبر کے کہڑے پہننا، مردکومبندی لگانا، شادی سے پہلے برادری کا کھانا کرنا، چوشی کھیلنا، محرم میں زینت ترک کر دینا، محرم کی تحفلیں بر پاکرنا، علم چرشانا، ربیج الاول میں میلا دی محفل، عید پرسویاں پکانا، مصافحہ کرنا، موسیقی اور راگ کا شوق، اپنے نسب پرفخر کرنا، آپس میں ایک دوسرے کی حدسے زیادہ تعظیم کرنا، حق مہر بہت زیادہ با ندھنا، شادی میں بے جا اصراف، خود کی زیب و زینت کرنا، مجلسی آداب میں آداب وسلیم کارواج اور اسلام ملیکم کہنا ترک کرنا وغیرہ۔ (1)

دوسری قتم کی وہ رسومات تھیں کہ جوضعیف الاعتقادی تعلیم کی کی اور علاج ومعالجہ کی سہولتوں کے نقدان کے تیجہ میں پیدا ہوئی تھیں۔ تقویت الایمان میں ان کی تفصیل اس طرح سے ہے:

مردول سے حاجات مانکنا، شکون لینا، تاریخ اور دن کونحوست و
سعادت ماننا، زچه کی چار پائی پرتعویذ اور کلام الله رکھنا، قبرول کی
زیارت کرنا، چراغ جلانا، عورتول کا مزارول پر جانا، چادر چرد هانا، قبر
بنانا، قبر پرتاریخیں اورآ بیتی لکھنا، مجاور بن جانا، سیتلا دیوی کی پرستش
کرنا، عورتول کی شادی نہ کرنا، وغیرہ ۔ (2)
صراط متنقیم میں، اساعیل شہید لکھتے ہیں کہ

پیروں ادر اماموں سے مدد مانگنا، ان کی منیس مانگنا، نذر نیاز کرنا، یہ سب ناجائز ہے۔ (3)

انیسویں صدی کے علاء کواس بات کی شکایت تھی کہ عورتیں بڑے ذوق وشوق سے مزاروں پر جاتی ہیں،ان کے نزدیک اس سے نہ صرف بے پردگی ہوتی ہے، بلکہ اکثر بے